


ŚRĪ NARASIṄGHA PRESS

ŚRĪ NARASIṄGHA CHAITANYA MAHA

1109 Cenotaph Blvd., Newmarket, ON, Canada L3X 0B1

Эл.адрес: info@plusvisioncentre.ca

Вебсайт: plusvisioncentre.ca

Йога-вичар
Размышления о системе йоги

Свами Б. Г. Нарасингха

Русский перевод:

Даттатрея дас, Малати Деви даси

Редакция русского перевода:

д.ф.н. А.Ю Шелковников

ISBN: 978-1-7389364-9-6

Специальное электронное русское издание 2025 г.

© Авторские права принадлежат

ШРИ НАРАСИНГХА ПРЕСС

© Все права защищены.



3

Согласно опросу 2017 года около 200 миллионов человек со 
всего мира практикуют йогу. Студии йоги можно найти 

почти в каждом городе, популярные книги и журналы по йоге 
есть в каждом большом книжном магазине; йоге и медитации об-
учают в больницах, школах и даже тюрьмах. Йогой занимаются 
люди разных возрастов и с разным укладом жизни — йога, кажет-
ся, берет мир штурмом!

Корни йоги ведут глубоко к безвременной мудрости, которую 
можно найти в ведической литературе. Упанишады определяют 
йогу, как «твердое обуздание чувств» и как процесс, в котором каж-
дый «преодолевает состояние материальной обусловленности». 
Большинство серьезно практикующих йогу знают, что санскрит-
ское слово йога происходит из корня юдж, который означает «объ-
единять или приводить в гармонию индивидуальное сознание 
с Всевышним Сознанием». Истинной целью йоги является пре-
кращение излишней работы ума, чтобы человек, практикующий 
йогу, реализовал себя и утвердился в состоянии трансцендентно-
сти (самадхи). Таким образом, йога есть система, с помощью кото-
рой достигается самореализация и осознание Всевышнего.

Однако, многое из того, что понимают под йогой, ей не явля-
ется. В мире йоги сейчас доминируют коммерческие отношения, 
имперсональная философия и инструкторы, которые жаждут при-
менить свои «новые» рационализаторские техники. Для многих 
практикующих, йога — это атрибут популярности, моды и являет-
ся серией физических упражнений, которые позволяют снимать 
напряжение поддерживать здоровье, хорошую форму, красоту. 
Всё это имеет столько же общего с самоосознанием, столько фут-
бол, гимнастика или теннис. Многие инструкторы подчеркивают 
важность физической стороны асан и почти не придают значе-
ния истинной цели йоги. Можно игнорировать духовные аспек-

ВВЕДЕНИЕ



ты йоги и сосредоточиться только на физической стороне, но это 
не йога — это восточная гимнастика!

Также есть и другие инструкторы, которые смешивают ква-
зидуховные учения с йогой. Такие учителя рассказывают уче-
никам, что через практику йоги они смогут стать едиными со 
Вселенной, или что целью йоги является слияние индивидуаль-
ного сознания со Сверхсознанием до состояния единения — дру-
гими словами, целью является стать Всевышним.

В этой книге, «Йога-вичар — размышления о системе йоги», 
Свами Б.Г. Нарасингха, основываясь на ведической версии и 
своём собственном почти 60-летнем опыте бхакти-йоги, отсеива-
ет искусственный шум и ложные монотеистические концепции, 
которые окружают йогу сегодня. Он возвращает нас к основам 
понимания того, что есть йога на самом деле — а именно, к теи-
стическому пути духовного совершенства. В то время, когда так 
много искателей истины обращают свои взгляды на Восток в по-
исках ответов на вопросы, которые ставит жизнь, «Йога-вичар» 
является своевременным изданием, и мы надеемся, что читатель 
обретет руководство к действию и получит пользу от этой книги.

Издатели







7

Йога стала обыденным словом в современном высокоско-
ростном, высокотехнологичном и социально-интерак-

тивном мире. Йогой занимаются в клубах здоровья, тренажерных 
залах, студиях, школах, ашрамах, йогашалах и практикуют дома, 
но часто не замечают её глубоких культурных корней и возвы-
шенных духовных целей.

В наши дни историю древних цивилизаций можно просле-
дить до тринадцати тысяч лет назад. За этим пределом история 
быстро становиться «серой зоной» перед тем, как совсем исчез-
нуть. В лучшем случае, историки обладают лишь частичным 
пониманием того, как мир мог бы выглядеть десятки тысяч лет 
назад. Многие развитые цивилизации появлялись и исчезали, 
и все эти культуры оставили нам некоторые следы своих фено-
менальных достижений. В Индии существует целый пласт санс-
критской литературы, который намного древнее самых старых 
текстов в истории планеты Земля, — он был записан ведической 
цивилизацией около 5.000 лет назад. До этого этот громадный объ-
ем знаний много веков передавался с помощью устной традиции. 
В литературе, которая включает многочисленные Упанишады, 
«Бхагавад-гиту», Пураны и «Йога-сутры», сказано, что появление 
йоги совпадает с моментом появления Вселенной. Скептики счи-
тают Веды мифологией, однако мудрость, содержащаяся в Ведах, 
не может не приниматься в расчёт. В ведической версии творения 
существовал Брахма, первое живое существо, который практико-
вал йогу, аскезы (тапасью), медитацию (дхьяну) и мантра-меди-
тацию (мантра-дхьяну), что привело его к осознанию Абсолют-
ной Истины.

В начале ничего не существовало кроме Брахмы — толь-
ко тьма. Брахма сидел в падмасане. Затем он начал управлять 
своим дыханием через пранаяму, закрыл глаза и погрузился 
в поиск своего внутреннего «я» через дхьяну. Потом, с трансцен-

ГЛАВА 1. ИСТОРИЯ ЙОГИ



8

дентного уровня за пределами материальной Вселенной, он по-
лучил мантры ОМ (ॐ), восемнацатислоговую гопала-мантру 
(कल् ी ं कषृण् ाय गोव ि नण् ाय गोप ीजन ि लल्भणाय सण् ाहणा ।) и двадца-
тичетырехслоговую кама-гаятри мантру (कल् ी ं कणामद े ि णाय 
व ि द म्ह े प ु षप्बणाणणाय ध ीमहह तन ्ोऽनङग पर्चोदयणात।्). В этой книге 
только мантра ОМ будет обсуждаться в деталях.

Мантра ОМ известна большинству и признается большин-
ством духовных культур восточной философии от ведантистов 
Бенареса до буддистов Тибета, от теософов Лос-Анджелеса до дви-
жения «Харе Кришна». Полное трансцендентное значение ОМ да-
ется в Ведах, Упанишадах, Веданте и Бхагавате. В Риг Веде мы на-
ходим следующую информацию:

ॐ इत्ेतद् ब्रह्मणो नेददष्टं नणाम यस्णादुच्णाय्यमणाण ।
एि सटंसणारभयणात् तणारयवत तस्णादुच्यते तणार इवत ॥
ॐ आस्य जणानन्ो नणाम चचदवििक्तन महस्े विष्ो सुमवतं

भजणामहे ॐ तत्सत् ।
ततोऽभूत्त्रििृदोंकणारो योऽव्यक्तप्रभि:स्रणाट् ।
यत्तल्ल्लङगटं भगितो ब्रह्मण: परमणात्मन: ॥

Тот, кто воспевает мантру ОМ, которая точно соответствует 
форме Брахмана, приближается к Брахману. Это освобожда-
ет его от страха материального мира, поэтому она известна, 
как тарака-брахма. О Вишну, Твое самопроявленное имя 
ОМ — это вечная форма внимания. Даже если моё знание о 
славе повторения этого имени неполно, всё же, практикуя 
повторение этого имени, я достигну совершенного знания. 
Он, кто обладает скрытыми силами и является полностью не-
зависимым, проявляет себя через вибрацию омкара, которая 
означает Его Самого. Брахман, Параматма и Бхагаван — это 
три формы, которые Он проявляет (Риг Веда).

ОМ описывается всей ведической литературой и великими ду-
ховными учителями (ачарьями) как семя концепции теизма. 
По словам Шридхара Дев-Госвами:



9

ОМ означает «да». Всегда, как только мы обращаем 
свой взгляд на поиск, ответ, одним словом, есть «да». Да, 
то, что вы ищете, есть. Вы ищете счастья, наслаждения, 
удовольствия и возможности реализовать себя. У вас 
есть желание, и в одном слове «да» существует испол-
нение. Звук ОМ (исходящий из звука флейты Кришны) 
принимает форму гаятри, затем Вед и «Веданта-сутры», 
потом он принимает форму «Бхагаваты» и лилы, боже-
ственных игр Кришны.

«Брахма-самхита» утверждает:

अथ िेणु हननणादस्य रिययमू यत्तति मयी गवत: ।
स्ु रन्ी प्रवििेशणाशु मुखणाब्णाहन स्यम्ुि: ॥
गणायरिलीं गणायतस्स्णादचधगत् सरोजज: ।

सटं स्ृ तश्णाददगुरुणणा दविजतणामगमत्तत: ॥

Затем ОМ (гаятри), мать Вед, проявляясь из божественного 
звука флейты Шри Кришны, вошла в рот Брахмы через его 
восемь ушных отверстий. Рожденный из лотоса Брахма, по-
лучив мантру ОМ, которая проявилась из звука флейты Шри 
Кришны, приобрел статус дваждырожденного, будучи ини-
циированным Самим Шри Кришной («Брахма-самхита», 5.27).

Как дерево или плодовый куст начинается с семени, так и всё 
начинается с ОМ; гаятри мантра начинается с ОМ; Веды начи-
наются с ОМ; Упанишады начинаются с ОМ; Веданта начинается 
с ОМ и «Бхагавата» начинается с ОМ. Поэтому можно с уверенно-
стью сказать, что поиск Абсолютной Истины начинается с ОМ. 
Мантра ОМ — это семя теизма.

Тем не менее, существует класс философов, известных 
как майявади, которые высказывают мнение, что мантра ОМ 
указывает только на Брахман (духовный свет), или безлич-
ный аспект Абсолютной Истины. Это, однако, не соотносится 
с выводом Вед или с утверждениями Абсолютной Истины о Са-
мой Себе. В «Бхагавад-гите» Кришна говорит ведьям павитрам 



10

омкара — «Я есть слог ОМ». Таким образом, мантра ОМ известна 
в Ведах как маха-вакья (великое утверждение).

Мантра ОМ ясно указывает на Кришну, и «Веданта-сутра» на-
чинается с ОМ. Тем не менее, философы майявади делают акцент 
на мантре «тат твам аси», значение которой они истолковы-
вают, как «я есть то», или «я есть Бог», и они пытаются придать 
меньшую важность мантре ОМ. Мантра ОМ никогда не должна 
восприниматься как безличная. Это, возможно, величайшая лож-
ная концепция, бытующая среди многих философов и практику-
ющих йогов.

Мантра ОМ неотличима от звука флейты Кришны. Она ни-
когда не безлична — всё, что может быть безличного в ОМ, это 
та ложная концепция, которую  пытаются под неё подвести. 
В «Гопала-тапани-упанишаде» обсуждается мантра ОМ и ясно 
устанавливается, что она неотлична от Абсолютной Истины, 
Шри Кришны:

चतु:शब्ो भिेदे को ह्ोंकणार: समुदणाहृत: ।
तस्णाद्े ि: परो रजसे वत स ोऽह म्

इत्िधणायणा्यत्मणानटं गोपणालोऽहममवत भणाियेत् ।

Звуковая вибрация ОМ указывает на чатур-вьюха-таттву 
Баларамы, Прадьюмны, Анирудхи и Шри Кришны. Как ОМ 
выходит за пределы трех принципов материальной приро-
ды, так каждый должен знать себя находящимся за предела-
ми отождествления с материальным телом. «Я есть вечный 
слуга Гопалы (Шри Кришны, пастушка из Вриндавана)» — та-
кое сознание нужно поддерживать всё время (Гопала-тапа-
ни-упанишада, 41 – 42).

«Гопала-тапани-упанишада» далее просвещает нас, что в напи-
сании мантры ОМ на деванагари мы можем обнаружить четыре 
объединенных слога, которые образуют один звук:

रोहहणीतनयो रणामो अकणारणाक्षरसम्ि: ।
तैजसणात्मक: प्रद्ु म्ो उकणारणाक्षरसम्ि: ॥



11

प्रणाज्णात्मकोऽहनरुद्ो ि मकणारणाक्षरसम्ि: ।
अध्यमणारिणात्मक: कृ ष् यस्स्न्विश्टं प्रवतन्ठितम् ॥

Слог «А» указывает на Балараму, первую экспансию Криш-
ны, который является основанием всей Вселенной. Слог «У» 
указывает на Прадьюмну, который является Сверхсознанием 
Вселенной. Слог «М» указывает на Анирудху, который явля-
ется Сверхсознанием каждой индивидуальной атмы во Все-
ленной. И бинду (точка) над «М» указывает на Шри Кришну, 
источник всех аватар (Гопала-тапани-упанишада, 55 – 56).

С этого начинается медитация на мантру ОМ, и тот, кто вос-
принял это знание, понимает, что мантра ОМ идентична Шри 
Кришне. Дальнейшее развитие этой концепции, описанное 
в «Гопала-тапани-упанишаде», устанавливает связь мантры ОМ 
с Верховными Сущностями, Шри Шри Радхой-Кришной, мужской 
и женской формами Абсолютной Истины:

प्रणित्े न प्र कृ त ं िदन्न् ब्रह्मिणाददन: ।
तस्णादोंकणारसम्ू तो गोपणालो विश्सम्ि: ॥

Знающие и просветленные мудрецы утверждают, что ос-
новная энергия Кришны, Шри Радха, неотлична от ОМ. 
Шри Кришна, тот, кто является творцом, поддерживаю-
щим и разрушителем Вселенной, также неотличен от ОМ 
(Гопала-тапани-упанишада, 58).

Если кто-то воспевает мантру ОМ помня о том, что написано 
в «Гопала-тапани-упанишаде», то он сможет достичь полного ду-
ховного совершенства. Но если кто-то считает мантру ОМ прояв-
лением безличного Брахмана, то он несомненно обманывает себя 
и лишает шанса на полное осознание Абсолютной Истины.

Таким образом, можно сказать, что йога и мантра-медита-
ция существовали с самого начала Вселенной. Также как Брахма 
получил мантры из трансцендентного мира, те же самые ман-
тры передаются и с того же самого времени присутствуют в цепи 



гуру-ученической преемственности (парампаре). Каждый должен 
получить подобные мантры для медитации от истинного гуру 
в цепи ученической преемственности. «Падма-пурана» преду-
преждает, что воспевание мантр, которые не были получены 
в надлежащей цепи ученической преемственности, не даст жела-
емых результатов:

सम्प्रदणाय विहीनणा ये मरि स् हनष्फल: मत: ।

Любая мантра, не полученная в цепи ученической преем-
ственности, считается бесполезной.

Йога — это не что-то созданное в результате общественного разви-
тия в какой-то период истории. Она существовала с самого начала 
и передавалась через различные сообщества и цепи ученической 
преемственности, и Индия была ее центральным и важнейшим 
центром с незапамятных времен.







15

Йога представлена в археологических, культурных запи-
сях и в других цивилизациях, отличных от Индии. Не-

которые ученые предполагают, что йога преобладала в цивили-
зации Египта, да и другие древние сообщества, такие как персы 
и греки, также практиковали йогические медитации. Говорится, 
что Пифагор был в Индии и встречался с гимнософистами, «обна-
женными йогами Индии». Он также путешествовал в Египет, где 
был инициирован в египетские медитации. В начале V века до 
нашей эры греческий философ Эмпедокл обучал медитации сво-
их учеников. Эмпедокл говорил:

Вы должны опуститься ниже своих перегружен-
ных мыслей и спокойно созерцать высокие реалии чи-
стым, сфокусированным вниманием. Если вы выпол-
ните это, состояние вдохновенной ясности останется 
с вами на всю вашу жизнь, формируя ваш характер и 
принося вам пользу многими способами. Но, если вме-
сто этого вы направите свое внимание на обыденные 
вещи, которые занимают большинство людей, на глу-
пую чепуху, которая притупляет их умы, вы просто 
приобретете больше вещей, которые вы, в конечном 
счете, потеряете.

Позднее греческие и римские писатели, такие как Страбон, Дио-
ген и Плутарх, записали некоторые эпизоды подвигов Алексан-
дра Великого в Индии в IV веке до нашей эры. В книге Страбона 
«География» он приводит слова Онесекрития, одного из спутни-
ков Александра, который описывает гимнософистов, как практи-
кующих отрешенность в «различных позах — стоя, или сидя, или 

ГЛАВА 2. СВИДЕТЕЛЬСТВА О ЙОГЕ
В РАЗЛИЧНЫХ КУЛЬТУРАХ



16

лежа обнаженными и неподвижными». Онесекритий говорит, 
что эти гимнософисты считали высочайшей доктриной жизни 
«освобождение духа не только от боли, но и от удовольствия», 
веря в то, что «человек тренирует тело для того, чтобы его взгля-
ды могли быть укреплены».

Диоген описывает, как греческий философ Пиррон из Элиды 
был под впечатлением от гимнософистов, когда путешествовал по 
Индии с Александром, и как он имитировал их привычки, когда 
вернулся в Грецию.

В первом столетии нашей эры Плутарх описал, как Алек-
сандр пленил десять гимнософистов, которые подстрекали 
Саббаса (местного индийского царя) к восстанию против него. 
Говорилось, что эти гимнософисты были очень умны, поэтому 
Александр решил задать каждому из них трудный вопрос, зая-
вив, что предаст смерти того, кто даст худший ответ. Более того, 
самый старший среди гимнософистов был назначен судьей этого 
состязания. Первого гимнософиста спросили: «Кого больше, жи-
вых или мертвых?». Он ответил: «Живых больше, так как мерт-
вые больше не существуют». Второго гимнософиста спросили, 
что производит более крупных животных, земля или море? Он 
ответил, что земля, так как море является частью земли. Треть-
его гимнософиста спросили, какое животное наиболее хитрое? 
Он ответил, что наиболее хитрое животное то, которое человек 
еще не открыл. Четвертого гимнософиста спросили, почему он 
воодушевлял Саббаса на восстание? Он ответил: «Потому что я 
желал, чтобы он либо жил с честью, либо умер с честью». Пятого 
гимнософиста спросили, что старше, день или ночь? Он ответил: 
«День — на один день!». Затем Александр спросил шестого гимно-
софиста, как человек может завоевать наибольшую любовь? Он 
ответил: «Если он обладает наибольшей властью, но ни в ком не 
вызывает страха». Седьмого гимнософиста спросили, как человек 
может стать богом, а не человеком? Он ответил: «Совершив что-
то, что человеку не под силу». Восьмого гимнософиста спросили, 
что сильнее, жизнь или смерть? Он ответил: «Жизнь сильнее, 
потому что она может выдержать так много несчастий». Девято-
го гимнософиста спросили, как долго должен человек жить? Он 
ответил: «До тех пор, пока смерть не станет более привлекатель-
ной, чем жизнь». Повернувшись к судье, Александр попросил его 
высказать свое мнение. Старый гимнософист заявил, что каждый 
ответил хуже другого. Услышав это, Александр сказал: «Если это 



так, тогда ты должен умереть за такое плохое судейство». «Этого 
не должно быть, — сказал судья. — Только если ты соврал, когда 
сказал, что предашь смерти того, кто даст худший ответ». Алек-
сандр был впечатлен умом индийских гимнософистов и отпустил 
их с подарками.

Много людей во времена Иисуса и несколько позже, такие 
как Аполлоний Тианский (греческий мистик), Саймон Магус 
(йог, известный своей левитацией) и Мани (христианин-гностик) 
также путешествовали в Индию, где были посвящены в буд-
дистскую медитацию. Гностическая традиция позднее внедри-
лась в христианство и произвела тексты, которые напоминают 
Упанишады. Иисус сам, по слухам, побывал в Индии и обсуждал 
философию Веданты с брахманами в Джаганнатха Пури. Вообще 
говоря, мы не думаем, что Пифагор, персы, греки, египтяне и ран-
ние христиане были йогами, но факт состоит в том, что опреде-
ленные практики йоги были частью их развития.

Как правило, люди также не считают, что буддизм является 
типом йоги, но это в большинстве своем потому, что у них недо-
статочно надлежащего понимания исторического развития буд-
дизма. Хотя буддизм идеологически частично отличается от ин-
дийской йоги, он, тем не менее, является йогой. Буддисты сидят 
в тех же самых асанах и используют язык санскрита (или пали, 
происходящий из санскрита) для своих мантр и молитв. Одна из 
самых популярных форм буддизма в мире — это тибетский буд-
дизм. Однако тибетцы изначально не были буддистами, но име-
ли шаманскую культуру. Индийский йог Падмасамбхава пришел 
в Тибет и распространил там тантрический буддизм. Тибетский 
буддизм — это смесь из буддизма, шаманизма, тантры и йоги.

В Китае есть древняя система тай-чи, по-другому известная 
как китайская йога, которая существовала веками. В Японии мы 
также находим традицию дзэн-буддизма, которая очень близка 
к йоге по своим практикам. Поэтому можно с легкостью сказать, 
что йога была также распространена во всем мире в древние вре-
мена, как и в современное время.





19

Мы должны рассматривать йогу как науку сознания, а не 
как религию. В прошлом западные ученые не счита-

ли, что йога может внести вклад в наше понимание, откуда мы 
пришли или что является источником происхождения нашей 
Вселенной. Но времена меняются — если вы исследуете, что но-
вого в физике на сегодняшний день, вы обнаружите цитаты из 
Упанишад в представленных известными физиками докладах 
и статьях, которые обладают некоторыми представлениями 
о ведической литературе.

Несколько лет назад биолог по имени Роберт Ланца напи-
сал книгу под названием «Биоцентризм». Ланца, занимающий 
передовую позицию в мире, является практикующим врачом 
в области стволовых клеток и специалистом по клонированию. 
В лечении людей он использует регенеративные стволовые клет-
ки и белки человеческого тела. Это одновременно и очень слож-
ная наука, и очень противоречивая тема среди некоторых слоев 
общества. Ланца потряс всё научное сообщество, заявив, что всё, 
что мы думаем, что знаем — неправильно; в частности, всё, что 
мы думаем, что знаем о Вселенной. Наиболее широко принятая 
теория говорит о том, что жизнь появилась во Вселенной как ре-
зультат Большого Взрыва. Другими словами, жизнь развилась из 
материи. Однако Ланца утверждает, что Вселенная — это резуль-
тат сознания. Сначала, хотя я и был впечатлен книгой Ланцы, я не 
думал, что научное сообщество было готово к такому значитель-
ному изменению их взгляда на мир. Но я обнаружил, что многие 
ученые восприняли Роберта Ланцу с предельной серьезностью, 
настолько, что сегодня многие научные исследовательские ин-
ституты, такие как Институт Макса Планка в Германии, имеют 
департаменты, полностью посвященные изучению сознания как 
изначальной причины существования. Понимание, что сознание 
породило материю, а не наоборот, находится в совершенном соот-
ветствии с йогической и ведической концепциями.

ГЛАВА 3. ЙОГА КАК НАУКА



20

Дарвин, и все те, кто следует по его стопам, фокусируются 
исключительно на эволюции материальных жизненных форм, 
происходящей от вида к виду, приходя к кульминации в чело-
веческой форме жизни. Однако йогическая концепция фокуси-
руется на эволюции сознания, которая существует в различных 
видах, пока она не достигнет человеческой формы. Человеческая 
жизнь — это возможность осознать природу Абсолютной Истины 
и, в конечном счете, достичь самадхи для выхода за пределы мира 
рождения и смерти. Это и есть ведическая парадигма. Сознание 
существует до и за пределами материи, а материя — это результат 
сознания. Из-за дефекта в сознании сформировалась материя, и 
таким образом проявляются материальные вселенные, а мы жи-
вем, окруженные материей.

Система йоги нацелена на то, чтобы опять приобрести чи-
стое сознание, свободное от материи. Считается, что существует 
мир чистого света — Веды называют его брахмаджьоти. Некото-
рые древние тексты подсказывают, что внутри брахмаджьоти 
находятся духовные планеты за пределами этой материальной 
Вселенной, где есть духовная жизнь и формы чистого сознания. 
Самадхи, конечная цель йоги, — это граница между этим миром 
и миром чистого света и чистых форм из света. Эти формы из све-
та называются планетами Вайкунтхи. Ученые еще не совсем на 
этой стадии понимания, но это уже гигантский шаг для ученых 
утверждать, что сознание создает материю.

С исторической точки зрения похоже, что чем дальше ты 
уйдешь по времени назад, тем более точный ответ ты найдешь. 
Например, современные физики пытаются постичь то, что они 
называют темной материей, которая занимает 84,5% (или боль-
ше) нашей Вселенной. Вы не можете ее увидеть, вы не можете ее 
потрогать и вы не можете ее понюхать. Ученые до сих пор не вы-
яснили точно, что такое темная материя, но предполагают, что 
она находится повсюду. Они называют ее «элементом», «темной 
материей», и это именно то, что они ищут, используя Большой 
адронный коллайдер в Швейцарии, эксплуатация которого стоит 
почти миллион долларов в день. В соответствии с математиче-
скими вычислениями, если мы сложим вместе всё, что мы можем 
наблюдать во Вселенной, всё равно останется в 400 раз больше 
расчетной массы, чем видимой. Философия санкхьи, которая явля-
ется частью йоги, объясняет, что представляет из себя темная ма-
терия, и называет ее «эфирным элементом». Санкхья говорит, что 



21

существует восемь материальных элементов: земля, вода, огонь, 
воздух, эфир (эфирный элемент), ум, разум и ложное эго. Эфирный 
элемент находится везде, и его свойства позволяют пространству 
существовать. Современные физики только начинают понимать 
то, что мудрецы древней Индии объяснили на санскрите тыся-
чи лет назад. Они не тратили миллион долларов в день, чтобы 
в этом разобраться. Что же еще говорили древние йоги о жизни 
и этой Вселенной? Если эти мудрецы понимали, что за предела-
ми нашего опыта существует тонкий материальный элемент, 
который вносит основной вклад во всё существование Вселен-
ной, то почему мы должны игнорировать то, что они говорили 
о йоге и духовности? 

Если коснуться физики древнего мира, то йоги и риши Индии 
знали даже об атоме. Некоторые из ранних греческих мыслите-
лей, такие как Демокрит и Левкипп, также философски рассужда-
ли о существовании мельчайших частиц, которые соединяются 
вместе, чтобы образовать Вселенную — но никто вновь не вспо-
минал об атоме вплоть до XIX столетия. Если мы знаем, что риши 
Индии были правы насчет этих научных теорий, то почему мы 
должны считать, что то, что они написали по поводу духовно-
сти, является просто мифологией? Альберт Эйнштейн признает-
ся одним из наиболее интеллектуальных ученых, появившихся 
в современном мире. Во время разработки своей Теории относи-
тельности он не бросал всё по выходным и не начинал писать вы-
думанные истории о  Человеке-пауке для комиксов Марвел. Он не 
делал этого — он находился на определенном уровне мышления.

Идея телепортации материальных объектов из одного места 
в другое (даже через твердое вещество) была впервые озвучена на 
Западе Николой Теслой в начале XX столетия. Тем не менее, эта 
же концепция может быть найдена в ведической литературе, на-
писанной тысячи лет назад. Телепортацию показывают в голли-
вудских фильмах, и она теоретически возможна согласно таким 
ученым, как Никола Тесла, однако современная наука так ее и не 
достигла. И все же мы видим, что йогическая литература говорит 
о прапти-сиддхе — возможности протянуть руку в удаленное ме-
сто и взять оттуда физический объект; например, йог в Южной Ин-
дии может протянуть свою руку и достать гранат из Афганистана.

Другой вопрос, который поднимается современными уче-
ными, есть вопрос о жизни на других планетах. В соответствии 



со взглядами физика-теоретика и космолога Стивена Хокинга, 
почти определенно за пределами нашего мира существует жизнь. 
Опять же, эта концепция была хорошо исследована в йогической 
литературе. По описаниям, йоги могли путешествовать на дру-
гие планеты при помощи метода, известного сегодня, как теория 
сжатия пространства или путешествия во времени — возможно-
сти свернуть время и пространство. И снова современная наука 
признает это теоретически возможным, хотя НАСА (Националь-
ное управление по аэронавтике и исследованию космического 
пространства США) и ученые нашего времени не в состоянии это-
го достичь. Тем не менее, похоже, что йогам была известна эта 
сиддха, и они могли перемещаться на другие планеты практиче-
ски мгновенно. Это описано в литературе по йоге, и в настоящее 
время подтверждается теоретической математикой и физикой.







25

Одной из особенностей современной йоги, которую я по-
стоянно замечаю, является то, что она в большинстве 

случаев стала источником дохода, хотя, на самом деле, истинные 
знания йоги не могут быть проданы или куплены. Тогда возника-
ет вопрос: какой же процент настоящей йоги на самом деле пере-
дается в разнообразных школах, ашрамах и йогашалах, которые 
продают техники йоги? Истинные техники йоги — это взаимооб-
мен между гуру и учеником, а не между продавцом и покупате-
лем абонементов. Однако в культуре йоги является естественным 
существование вознаграждения учителя учеником. Это систе-
ма известна как дакшина. Дакшина — это не конкретная сумма 
денег или ценностей, а скорее искреннее подношение ученика 
(в соответствии с возможностями) учителю в благодарность за 
получение знаний о йоге. Дакшина может быть в форме денег, по-
дарка, или даже в виде предложения просто яблока или цветка. 

Это факт, что наиболее фундаментальные знания йоги за-
частую никогда не передаются ученику в коммерческой школе 
йоги, даже после уплаты непомерной цены! Есть два фундамен-
тальных принципа йогического знания: во-первых, как указано 
в «Веданта-сутре», атхато брахма-джиджнаса — «Теперь, в этой 
человеческой форме жизни, каждый должен постараться понять 
Абсолютную Истину». Второй фундаментальный момент йогиче-
ского знания — это ахам брахмасми, «я есть частица Брахмана, 
частица чистого сознания. Я не есть это материальное тело!» 
Брахман излучается как духовное сияние трансцендентной фор-
мы Бхагавана Шри Кришны:

ब्रह्मणो हह प्रवतठिणाहममृतस्यणाव्ययस्य च ।
शणाश्तस्य च धम्य स्य सुखस्यै कणान्न्कस्य च ॥

ГЛАВА 4. ГУБКА-БОБ ЙОГИ



26

Я (Кришна) — есть основа бессмертного, неуничтожимого 
Брахмана, являющегося сосредоточением вечной дхармы и 
высшего блаженства («Бхагавад-гита», 14.27).

Мы, как живые существа, являемся вечными частицами этого 
Брахмана, как указано в «Бхагавад-гите»:

ममै िणाटंशो जीिलोके जीिभूतः सणानणातन: ।
मन:षठिणानीन्द्रियणान्दण प्रकृ वतस्णाहन कष्यवत ॥

Живые существа этого мира — Мои вечные частицы. Эти 
живые существа ведут борьбу с пятью чувствами и умом, 
который является шестым чувством, находящимся внутри 
(«Бхагавад-гита», 15.7).

Это есть фундаментальные принципы йоги и самоосознания, од-
нако они полностью исключены из рассмотрения почти во всех 
коммерческих школах так называемой йоги.

В соответствии с ведической мудростью, каждое индиви-
дуальное живое существо странствует во Вселенной через мил-
лионы и миллионы жизней в поисках внутренней реализации 
и Абсолютной Истины. Но только когда она встречает истинного 
гуру, ее поиски приходят к концу.

ব্রহ্মাণ্ড ভ্রমিতে কোন ভাগ্যবান জীব
গুরু কৃষ্ণ প্রসাদে পায় ভক্তিলতা বীজ

В соответствии со своей кармой все живые существа стран-
ствуют по Вселенной. Некоторые из них поднимаются на 
высшие планетарные системы, а некоторые опускаются на 
нижние планетарные системы. Среди многих миллионов 
странствующих живых существ одно, которое очень удач-
ливо, получает возможность по милости Кришны вступить 
в общение с истинным духовным учителем. По обоюдной 
милости Кришны и духовного учителя такая личность по-
лучает мантра-инициацию (дикшу) и наставления (шикшу) 
в бхакти-йогу, лучшую систему йоги, таким образом, при-



27

обретая возможность выйти за пределы мира рождения и 
смерти («Чайтанья-чаритамрита», Мадхья-лила, 19.151).

Ситуация сегодня такова, что некоторые из тех, кто обучались йоге 
у наставника ничего не платя, затем развернулись на 180 градусов 
и продают эти техники множеству наивных людей с Запада. Само 
по себе это полное нарушение морального кодекса йоги.

Майсур в Южной Индии сейчас превратился в центр йоги 
благодаря последователям Б. К. С. Айенгара и Паттабхи Джойса. 
Во времена моей молодости такими центрами были Харидвар и 
Ришикеш — в особенности знаменитым йогом в то время был Сва-
ми Шивананда из Ришикеша. Свои самые первые уроки йоги я по-
лучил у ученика Шивананды, Свами Вишнудевананды. Первой 
практикой, которую мы выучили, было введение шнурка в нос 
и затем пропускание его наружу через рот (сутра-нети). Следу-
ющей — проглатывание около 6 метров хирургической марли 
(дхаути), что является очищающим упражнением, при помощи 
которого удаляются желчь и отходы в желудке, из-за которых об-
разуются токсины. Затем было очищение кишечника, а за ним 
следовало упражнение по очищению носовых пазух с помощью 
воды (джала-нети), которое является важным для практики 
пранаямы. Все эти упражнения известны как крии. И только после 
выполнения всех этих крий и следования строгой вегетарианской 
диете мы приступали к изучению асан и пранаямы! Это — настоя-
щая система йоги. А вот теперь попробуйте продать эти крии как 
подготовительные шаги к занятиям йогой в студии Нью-Йорка 
или Калифорнии!

В наше время люди просто учатся выполнять некоторые 
упражнения на растяжку, которые больше подходят к занятиям 
аэробикой, чем к настоящей йоге, и они занимаются этим на губ-
чатых резиновых подстилках, которые сами по себе токсичны. По 
этому поводу мой друг саркастично заметил: «Губка-Боб йоги!» 
Древний санскритский текст, известный как «Йога-Яджнавалкья», 
утверждает, что йогой нужно заниматься на подстилках из травы 
куша. И следуя традиции, йоги выполняют асаны на подстилках 
из стеблей травы, из шерсти, хлопка или даже из шелка, но никог-
да на подстилках, сделанных из пластика или губчатой резины.

Йога должна выполняться с чистым умом, с чистым телом, 
с чистым питанием и в чистом окружении. Это — первый шаг 
в йоге. Каждый должен пройти через внутреннее физическое 



28

очищение из-за большого количества токсинов в суставах и му-
скулах. Существует так много нежелательных мыслей в уме, поэ-
тому также есть необходимость и в умственном очищении — дру-
гими словами, йога без очищения не является йогой вообще.

Затем очищение продолжается с помощью пранаямы. Я недав-
но узнал, что некоторые спецслужбы в вооруженных силах США, 
такие как «морские котики» (Navy SEALs), практикуют пранаяму. 
Они выполняют упрощенную пранаяму, чтобы успокоить свой 
ум и нервы перед тем, как их посылают на задание. Пранаяма 
очень, очень сильна. Только после пранаямы начинается меди-
тация. Много людей посещают классы йоги, где инструктор гово-
рит: «Мы собираемся научить вас нескольким асанам, а потом мы 
собираемся научить вас медитации!» И они начинают занимать-
ся медитацией, но у них нет практики пранаямы, которая долж-
на быть между асанами и медитацией. А до тех пор, пока вы не 
сможете управлять потоками своего жизненного воздуха, у вас 
не получится медитировать. Когда вы практикуете пранаяму, ум 
немедленно становиться более умиротворенным. К несчастью, 
пранаяма, очищение кишечника и крии — не самые увлекатель-
ные вещи для практики, поэтому их и не рекламируют в коммер-
ческих сообществах йоги.

Кто-то может сказать: «Не беспокойтесь! Если люди просто 
начнут заниматься, им будет легче войти в курс более серьез-
ных ступеней йоги позже, и в конце концов всё получится так, 
как надо». Но на самом деле подавляющее большинство занима-
ющихся до этих ступеней вообще никогда не доходит. Они счита-
ют, что то, чему их научили с самого начала — это всё, что есть. 
Многих из них не учат, что существуют более серьезные стадии 
этого процесса. Многим даже не говорят, что йога происходит из 
Индии! Даже если это и делается, то очень редко можно найти 
кого-то, кто знает, в чем состоит высшая цель йоги, и что высших 
стадий йоги можно достичь только через абхьясу (постоянную 
практику), а не просто занимаясь раз в неделю или  поприсут-
ствовав на выездном месячном курсе.

У меня нет подписки на «Yoga Journal» («Журнал Йоги»), но, 
когда бы я ни посещал Соединенные Штаты, я пользуюсь воз-
можностью почитать несколько прошлых выпусков. И я не пом-
ню, чтобы я когда-либо видел статью о самадхи в «Yoga Journal». 
Самадхи — это слово на санскрите, обозначающее предельную 



стадию чистого сознания, которая является главной целью до-
стижения через процесс йоги. Асаны, хотя и являются очень попу-
лярными, но они, в большей мере, есть самый неважный раздел 
йоги. Асаны предназначены для подготовки тела к медитации. 
То, что я много раз встречал в «Yoga Journal» и других похожих 
публикациях по йоге, — это статьи, сосредоточенные на сниже-
нии веса и коррекции фигуры, но не встречал ничего, ведущего 
к самоосознанию.

Время от времени некоторые люди все же задают вопросы, 
касающиеся действительной природы йоги — откуда она при-
шла, что она из себя представляет, каковы подлинные йогиче-
ские процессы. Это хорошо, но существует и коммерческая сто-
рона йоги. Несмотря на тот факт, что коммерческая йога делает 
людей здоровее и счастливее, она упускает фундаментальную 
цель йоги. Смысл йоги — объединение с Высшим Сознанием, но 
так называемая йога коммерческих студий полностью сосре-
доточена на побочном эффекте ощущения здоровья и силы. Это 
не йога, а бхога — то, что имеет целью увеличение чувственного 
удовольствия.

Множество преподавателей больше заинтересованы в том, 
чтобы продавать йогу, а не в том, чтобы ей действительно обу-
чать. Я не буду называть имен, но я знаю некоторых учителей 
из Индии и некоторых из тех, кто какое-то время находились 
в Индии, кто точно знали, что делали, — они просто продавали 
продукт. Они не обучали своих учеников тому, что йога из себя 
действительно представляет.





31

Несколько лет назад я ездил на серфинг на острова 
Лакшадвип и встретился там с сертифицированным 

аштанга-йогом, который обучался у знаменитого инструктора 
йоги из Майсора и, как и я, был любителем серфинга. По профес-
сии он был архитектором и работал у принца Дубая. Он практи-
ковал йогу в течение восьми лет, и во время нашего с ним разго-
вора я был очень удивлен, узнав, что он даже и не предполагал, 
что быть вегетарианцем — это наиболее существенная часть того, 
чтобы быть йогом! Я был очень расстроен несколько лет спустя, 
услышав, что он скончался от инфаркта. Доктора приписали это 
тому, что он придерживался нездоровой невегетарианской диеты 
и его употреблению фастфуда. К несчастью, он не стал следовать 
нескольким элементарным принципам йоги, и это привело к его 
безвременной кончине.

Беседуя с ним, я указал, что на фестивали Кумбха Мела, ко-
торые проводятся в Индии каждые двенадцать лет, собираются 
тысячи йогов всевозможного рода, и некоторые из них принад-
лежат к династиям, идущим на десять тысяч лет назад. Они 
все — вегетарианцы. На Кумбха Меле, если кто-то будет готовить 
мясо или попытается продать мясо, это вызовет массовый про-
тест. Для индийского йога даже думать о чем-либо кроме вегета-
рианской или, возможно, веганской диеты является дикостью, 
граничащей с абсурдом.

Недавно я с удивлением прочитал статью в популярном жур-
нале по йоге об ахимсе (непричинении зла), которая прямо-таки 
отстаивала употребление мяса в пищу. В соответствии с автором, 
никому не нужно становиться вегетарианцем или веганом. Ее 
понимание ахимсы сводилось к «принятию способов, которым 
вы были бы способны следовать, чтобы становиться добрее, неж-

ГЛАВА 5. ВЕГЕТАРИАНСКАЯ И
ВЕГАНСКАЯ ДИЕТЫ



32

нее и не проявлять насилия к самому себе» — это включало в себя 
и получение удовольствия от мясной еды, если она позволяла 
вам чувствовать себя лучше. Эта невероятно эгоистичная мысль 
соответствует старому изречению: «если это доставляет удоволь-
ствие, делай это». Та статья совершенно упустила из виду фунда-
ментальный принцип ахимсы, который означает ненасилие по 
отношению к любому живому существу, а не только ненасилие 
по отношению к самому себе.

Для того, кто действительно понимает, что такое йога, упо-
требление мяса является немыслимым, но многие учителя сегод-
ня ничего про это не скажут из-за боязни потерять ученика (что 
можно перевести как «потерять клиента»). Они даже не отважат-
ся принять на себя риск, сказав: «Вегетарианство есть важный 
принцип — не только для здоровья человека и благосостояния 
животных, но также и для окружающей среды, в которой мы жи-
вем». Уменьшение жестокого обращения с царством животных 
до нуля должно быть нашей задачей первостепенной важности, 
но в случае с коммерческой йогой никто не подчеркивает этот мо-
мент. Если вы наткнетесь на него самостоятельно, тогда инструк-
тор по йоге может сказать: «Да, это хорошо». Но в большинстве 
случаев инструктора  и сами не являются вегетарианцами, по-
тому что они не поняли важность этого принципа. Йога, которой 
учат сегодня, это как фрагмент щеки Моны Лизы — только часть 
ее улыбки видна, а не вся картина полностью.

В настоящий момент многие вегетарианцы перешли на 
веганскую диету, отвергнув молоко и все молочные продукты. 
Это потому, что получить по-настоящему натуральное молоко 
в западных странах очень сложно, а с коровами на коммерческих 
молочных фермах очень плохо обращаются. Хотя это, конечно, до-
стойно похвалы, веганскую диету не следует считать йогической 
диетой высшего качества. В действительности, в соответствии 
с Ведами, идеальная йогическая диета, практикуемая йогами, со-
стояла из молока и изредка небольшого количества диких фрук-
тов и ягод из джунглей.

В настоящее время необходимость уменьшить убой живот-
ных стала большой политической проблемой в Индии. С марта 
2017 года все бойни были полностью запрещены в святых горо-
дах Матхуре, Вриндаване, Харидваре, Ришикеше и других. Это 
включает убой цыплят, коз, овец, буйволов и коров. Проблема 



33

убийства коров обсуждается на национальном уровне, и их убой 
уже запрещен в нескольких штатах с возможным пожизненным 
заключением для нарушителей. Убийство коров и современные 
бойни существовали в Индии только короткое время. До этого 
убийство коров, массовый забой животных и даже употребление 
яиц в пищу считалось отвратительным — и не только йогами, 
но и индуистским обществом в целом.

Наши читатели, возможно, удивятся, узнав, что в предше-
ствующие времена убийство коров было запрещено не только 
в Индии, но и также в других странах, таких как Япония, Китай, 
древний Египет и т.д. История того, как убийство коров началось 
в Японии, такова: в 1853 году командующий флотом США Перри 
ударил пушками своего корабля по порту Эдо, заставив суверен-
ную нацию Японии подчиниться торговым взаимоотношениям 
с Соединенными Штатами. Вскоре после этого небольшой буд-
дистский храм под именем Гуокусен-джи был переоборудован в 
первое посольство США, которое возглавил генеральный консул 
Таунсенд Харрис. Заняв офис, он приказал привести корову, и там 
она была убита и зажарена для его обеда. До этого события ни 
одна корова не была забита в Японии. В 1931 году это посольство 
снова стало местом поклонения, и было переименовано в «Храм 
забитой коровы». Даже сегодня японцы регулярно приходят в это 
место поклонения для предложения благовоний и цветов и мо-
лятся о прощении за это мерзкое деяние.

Что часто является предметом непонимания — это то, поче-
му корову защищают, чтут и даже поклоняются ей, в зависимо-
сти от культуры страны. Главная причина в том, что корова — это 
поставщик продуктов, и две самых важных ценности коро-
вы — молоко и навоз. Навоз коровы, для применения на практи-
ке, — это цельное удобрение и антисептик. Моча коровы имеет 
лечебную ценность в натуральных медицинах Китая, Юнани1 и 
Аюрведы. Наиболее важное из всего перечисленного — это коро-
вье молоко, которое является полнокомпонентным источником 
витаминов, белков и энергии для людей. Можно видеть, что во 
все времена человеческие существа от младенчества до старче-
ского возраста кормились и получали пользу от употребления 
цельного молока. Цельное молоко считается чудодейственной 

1	 Мусульманская медицинская система; в Индии начала распро-
страняться в XII в. — прим. редактора



пищей — из него может быть произведено так много питатель-
ных молочных продуктов. Из-за этого корова, в избытке дающая 
молоко, имеет важное значение для развития тела и ума, — поэто-
му ее защищают, чтут и ей поклоняются. В Индии корову счита-
ют одной из семи матерей, а бык считается отцом, потому что он 
помогает человеку вспахивать поля, производить злаки, овощи 
и травы, которые поддерживают жизнь. По этой причине в разви-
тых цивилизациях Азии, в некоторых частях Европы и Северной 
Африки корова и бык никогда не забивались для употребления 
в пищу. Семь матерей ведической культуры, как определяет ве-
ликий святой Чанакья, таковы:

आत्ममणातणा गुरो:पत्ी ब्रणाह्मणी रणाजपन्त्कणा
धेनुधणा्यरिी तथणा पृथ्ी सप्ै तणा: मणातर: स्ृ तणा: ।

Своя собственная мать, жена гуру, жена брахмана, жена царя, 
корова, кормилица и Земля — должны считаться нашими се-
мью матерями («Чанакья Нити Шастра», 5.23).







37

В мире существуют различные типы ашрамов — они не все 
одинаковые. Некоторые ашрамы могут быть похожими 

или даже выглядеть равнозначно друг другу, но по мере прогрес-
са ученика уникальные внутренние особенности ашрамов стано-
вятся заметны. У ашрамов есть своя собственная идентичность 
и специфичные интересы. Также они могут иметь небольшие фи-
лософские различия, но все истинные ашрамы следуют стандар-
там ведической литературы и стандартам, установленным осоз-
навшими себя йогами и ачарьями.

Некоторые ашрамы и гуру-шарлатаны могут учить, что 
вы есть Бог. Они могут уверять вас, что во время медитации вы 
управляете Солнцем, Луной, дождем и т. д. Ашрамы, которые пре-
подают такие идеи, не являются традиционными и, конечно, не 
являются подлинными в строгом смысле ведического и йогиче-
ского учения. Факт состоит в том, что мы —не Бог! Мы не можем 
управлять даже своей судьбой, что уж говорить о Солнце и Луне? 
Мы не знаем, сколько волос на нашей голове или сколько их вы-
пало сегодня. Мы не можем управлять тем, как переваривается 
наша пища. Наше «я», конечно же, —не Высший Повелитель всех 
этих вещей. Тем не менее, наше «я» — это искра божественного, по-
добная искре костра или лучу света, исходящему от Солнца. Наше 
«я» — качественно такое же, как Абсолютная Истина, но количе-
ственно отличное. Искра обладает качествами огня, но не обла-
дает полнотой огня, луч света обладает качествами солнца, но не 
имеет полного могущества солнца. Являясь частью Абсолютной 
Истины, живые существа обладают некоторыми качествами 
Абсолютной Истины, но не в полной мере. Существует популяр-
ная бенгальская поговорка среди обычных людей Индии: «ята 
мата, тата патха» — «какую бы ты дорогу ни выбрал, она при-
ведет тебя к той же цели» (все дороги ведут в Рим), но в истинных 
ашрамах никогда такому не учат. Существуют три стадии самоо-
сознания, указанные в Ведах, Упанишадах и Бхагавате:

ГЛАВА 6. ЖИЗНЬ В АШРАМЕ



38

िदन्न् तत्तत्त्वविदस्त्त्वटं यज्जणानमवियम । 
ब्रह्मेवत परमणात्मेवत भगिणाहनवत शब्द्यते ॥

Абсолютная Истина осознается в трех стадиях понимания 
видящими Истину, и все три из них являются идентичными. 
Эти три стадии Абсолютной Истины выражаются, как Брах-
ман, Параматма и Бхагаван («Шримад-Бхагаватам», 1.2.11). 

«Брахман» означает осознание духовного сияния, излучаемо-
го Абсолютной Истиной, Шри Кришной. «Параматма» означает 
осознание локализованного присутствия Личности Абсолютной 
Истины, Шри Кришны, расположенной в сердцах всех живых 
существ, направляющей их странствия через миллионы мил-
лионов жизней. «Бхагаван» означает осознание имени, образа, 
качеств и деяний Абсолютной Истины, Шри Кришны. Эти три ста-
дии осознания упоминаются во всей йогической литературе Ин-
дии — Кришна как сияние Брахмана, Кришна как локализован-
ное сознание во всех живых существах и Кришна как Бхагаван, 
Прекрасная Реальность.

И если вы следуете каким-то определенным путем, он может 
вас привести только к определенному уровню осознания, потому 
что это всё, к чему он ведет. Но пути в йоге не обязательно ведут 
к окончательному осознанию Бхагавана. Некоторые пути йоги 
поднимают человека только на стадию Брахмана, другие — на 
стадию Параматмы, третьи, такие как практика бхакти-йоги, ве-
дут к осознанию Бхагавана. Эти практики известны, как садхана. 
Садхана включает в себя такие вещи, как подъем ранним утром 
в 4 часа, немедленное принятие омовения и выполнение других 
йогических очистительных процедур, затем выполнение ме-
дитации и мантра-медитации, такой как мантра ОМ, гаятри 
мантра, гопала-мантра, кама-биджа мантра и Харе Кришна 
маха-мантра:

हरे कष् हरे कृष् कष् कृष् हरे हर
हरे रणाम हरे रणाम रणाम रणाम हरे हरे



Харе Кришна Харе Кришна Кришна Кришна Харе Харе

Харе Рама Харе Рама Рама Рама Харе Харе

Эти действия обычно выполняются между пробуждением 
и восходом солнца или вскоре после этого. ОМ и гаятри-медита-
ция выполняются три раза в день — на восходе, в середине дня и 
на закате, тогда как маха-мантра-медитация может выполнять-
ся в течение всего дня и не ограничивается временем, местом и 
обстоятельствами. В жизни ашрама день часто заполнен обыч-
ными практиками преданного служения, например, изучением 
Вед и философии йоги, работой в садах ашрама, выполнением 
базовых работ по поддержанию ашрама и, временами, выполне-
нием ведических ритуалов, соблюдением дней поста и проведе-
нием духовных фестивалей. Йог в ашраме занят 24 часа в сутки, 
7 дней в неделю и 365 дней в году различными практиками йоги. 
Настоящий йог — это не тот, кто практикует йогу только несколь-
ко минут пару раз в неделю. Процесс самоосознания требует при-
лежания в течение всей жизни. Жизнь в ашраме — лучшее место 
для достижения этого. Некоторые люди останутся в ашраме на не-
сколько недель, на полгода, на год или два, а некоторые проведут 
там всю жизнь.

Санскритское слово ашрам буквально означает «место без 
работы», но, если вы останетесь дольше, чем на несколько дней, 
кто-нибудь в конце концов вручит вам метлу, тряпку или попро-
сит заняться какой-нибудь работой в саду. Ашрам означает «место 
без материальной работы». В этом мире мы работаем, чтобы за-
работать на жизнь, чтобы приобрести материальное имущество, 
или для того, чтобы увеличить свою известность и создать себе 
имя. Также некоторые люди работают на благо всего общества, 
но такие люди чрезвычайно редки. Большинство просто работает 
для самих себя и своего расширенного «я», которое подразумевает 
свою семью или свое сообщество. В ашраме же всё, что вы делаете, 
вы делаете не для себя, а для своего духовного «я».





41

Слово карма означает «работа», а работа подразумевает ре-
акцию. Это похоже на третий закон Ньютона: «На каждое 

действие существует равное ему, но противоположное действие». 
Поговорка «поступай с другими так, как хочешь, чтобы посту-
пали с тобой» базируется на кармическом понимании. Если вы 
оскорбляете людей и заставляете других страдать, то же самое 
в конце концов произойдет и с вами. Конечно, карма обыкновен-
но понимется в терминах человеческого поведения и наших вза-
имоотношений с другими людьми. Однако это понятие должно 
быть расширено на всё окружение и, в частности, на наших дру-
зей-животных. Эгоистичные деяния производят плохие реакции. 

Большинство людей думает, что карма — это всегда нечто 
плохое, но само слово карма означает «хорошие результаты». Если 
вы изучите законы кармы, вы обнаружите, что есть три типа: 
карма, викарма и акарма — хорошая реакция, плохая реакция 
и отсутствие реакции.

Карма означает «хорошая работа для вашей следующей жиз-
ни». Для йога существует не только одна жизнь. Мы здесь и сей-
час, в этом времени и пространстве, и мы были бесчисленное 
множество раз до этого в этой Вселенной и в других. Вопрос в 
том, куда мы пойдем после этой жизни и в каком состоянии со-
знания мы будем в той следующей жизни? Это — реинкарнация, 
или самсара. То, что называется «свое я», известно на санскрите 
как атма, и это атма путешествует из одного тела в другое, при-
нимая формы различных биологических видов, в соответствии 
со своими хорошими или плохими поступками в жизни. Атма 
никогда не прекращает своего существования, она всегда была 
и всегда будет.

न त्ि णा ह ज णा त न णा स न त् नमे जन णा च धप णा: ।
न चै ि न भ व िष् णा म: सिवे ियमत: प र म् ॥

ГЛАВА 7. ЗАКОН КАРМЫ



42

Никогда не было времени, когда ты, или Я, или все эти воины, 
собравшиеся здесь, не существовали. И в будущем мы никогда 
не прекратим своего существования («Бхагавад-гита», 2.12).

Слово викарма означает «плохие результаты». «Убей — и будешь 
убит» — таков в своей основе закон викармы. Мы причастны 
к такому множеству вещей в этом мире, которые причиняют 
страдания другим существам, и эти страдания в конце концов 
возвращаются обратно к нам. Для употребления мяса в пищу не-
обходимо убивать животных. На санскрите слово, обозначающее 
мясо — это мамса, составное слово (мам — «я», са — «он»). Значе-
ние таково: «В этой жизни я убиваю его, а в следующей жизни 
он убьет меня!» Люди удивляются, почему мир такой, какой он 
есть. Почему существуют страдания? Проблема страданий — это 
то, что беспокоило каждого философа и каждого религиозного 
деятеля в мире с начала истории. Индия осознала эту проблему 
тысячи лет назад и поняла, что страдания базируются на законах 
кармы. До тех пор, пока люди будут совершать насилие для того, 
чтобы себя прокормить, особенно при помощи массового забоя 
животных, страдания всех типов продолжат существовать в этом 
мире — войны, болезни, терроризм и т. д. По мнению некоторых 
людей, оружие массового поражения — это прямая реакция на 
фабрики массового забоя животных. Если мы хотим мира в этом 
мире, тогда мы должны уменьшить наше насилие по отношению 
к царству животных.

Работа, которая совершается в ашраме, не создает материаль-
ных последствий — она называется акарма, или «работа, которая 
не производит дальнейших материальных реакций для наслаж-
дения или страдания». Акарма — это действия, такие, как садхана 
и практики преданного служения, которые помещают вас в тран-
сцендентность. Акарма поднимает каждого на более высокий уро-
вень, в трансцендентное измерение, где нет хорошего или плохо-
го. Хорошее и плохое — это просто двойственность материального 
мира. Акарма возвышает сознание каждого, и в конечном итоге 
помогает нам достичь жизни за пределами материи. В йоге такое 
состояние называется самадхи (совершенство). 

Однажды один из моих учеников спросил меня: «Вы може-
те видеть Бога?» Я ответил: «Ты имеешь в виду, что ты не мо-
жешь?» Видение просто зависит от восприятия. Это не то, чтобы, 
когда я смотрю в небо, на солнце или на океан, я вижу Кришну, 



танцующего со Своей флейтой. Нет — но с помощью эволюции 
сознания я понимаю, что все проявления этой Вселенной и все 
живые существа в ней исходят из этого Всевышнего Духовного 
Существа. В этом смысле, да, я могу видеть Бога. А для того, у кого 
нет подготовки, опыта или очищенного сознания, всё видится 
совершенно обыденным. 

Из «Бхагавад-гиты» мы узнаем, что Кришна является Все-
вышнем Сознающим Существом, из которого исходят все другие 
мельчайшие частицы сознания. Он известен, как Йогешвара, 
Повелитель всех йогов. Он рассказывает «Бхагавад-гиту» своему 
ученику Арджуне и показывает ему, что все обладает духовным 
измерением — вам просто нужны глаза, чтобы увидеть это.

Мы думаем, что мир существует для того, чтобы мы им на-
слаждались, но чем будут наслаждаться следующие поколения? 
Ничего не останется, если мы не обуздаем наш нынешний дух на-
слаждения. Если наслаждение — это то, для чего существует этот 
мир, то почему у нас на грани исчезновения так много необходи-
мых вещей? Другими словами, с философской точки зрения, на-
слаждение не может быть духом этого мира. Взгляд на этот мир 
должен состоять в том, что мы являемся органичным духовным 
целым, мы все взаимозависимы, мы здесь не для того, чтобы на-
слаждаться, мы здесь для просветления. Если мы будем думать 
подобным образом, тогда эксплуатация элементов этого мира и 
природы будет значительно уменьшена, а атмосфера мира и про-
цветания восторжествует — это и есть Вайкунтха.





45

Утверждение, что бхакти-йога является высшей системой 
йоги, может показаться пристрастным, но это, на самом 

деле, факт. Всестороннее изучение йоги показывает, что предан-
ность должна существовать во всех системах йоги, если кто-то 
вообще хочет добиться хоть какого-то успеха. В йоге каждый дол-
жен быть воздержанным и непреклонным:

सटंकल्पप्रभिणान्णामटंस्त्यक्तणा सिणा्यनशेषत: ।
मनसैिेन्द्रियग्णामटं विहनयम्य समन्त: ॥

Нужно практиковать йогу с решительностью и непреклон-
ным умом. Для того, чтобы заниматься йогой, нужно от-
вергнуть все мысли, которые создают материальные жела-
ния, и используя ум, отвлечь чувства от объектов чувств 
(«Бхагавад-гита», 6.24).

Подобная решительность требует, чтобы человек имел предан-
ность. Однако, когда дух преданности (бхакти) доминирует пол-
ностью, он становится системой сам по себе — системой бхакти-йо-
ги. Это и является всеобъемлющей наукой того, как полностью 
посвятить себя приобретению высочайшего самоосознания. Два 
наиболее существенных процесса в бхакти известны как шравана 
и киртана. Киртана — это совместное воспевание мантр, что 
практиковалось в Индии в течение столетий, и совсем недавно 
стало популярным в некоторых западных странах. Наиболее зна-
чимой из всех мантр является Харе Кришна маха-мантра, кото-
рую сделал доступной Шри Чайтанья Махапрабху, аватара Шри 
Кришны, явившийся в Индии в XV столетии:

ГЛАВА 8. БХАКТИ-ЙОГА —
ВЫСШАЯ СИСТЕМА ЙОГИ



46

हर कष् हर कृष् कृष् कृष् हर हर
हरे रणाम हरे रणाम रणाम रणाम हरे हरे

Харе Кришна Харе Кришна Кришна Кришна Харе Харе

Харе Рама Харе Рама Рама Рама Харе Харе

Однако процесс киртана должен быть предварен процессом 
шравана. Шравана означает услышать или получить Харе Кришна 
мантру от истинного гуру. Как было замечено ранее, этот и все 
другие разделы системы йоги не должны быть предметом про-
дажи ученикам. Это знание должно прийти через настоящую 
систему «гуру-ученик», а не передаваться от одного неквалифи-
цированного ученика другому. Выполнение киртана без связи 
с уполномоченной системой йоги является просто развлечением 
и самообманом. Гуру дарует мантры искреннему ученику с це-
лью очищения. На санскрите слово мантра означает «освобо-
ждение ума» (манах-трайате). Ум — это центр материальных 
желаний, заблуждений, беспокойств, разочарований, похоти, 
гнева и жадности:

xकणामोमन्ुम्यदोलोभ: शोकमोहभयणादय: । 
कम्यबन्धश् यन्ू ल: स्ीकु यणा्यत्ो नु तद्

Какой разумный человек будет доверять уму, который явля-
ется первопричиной похоти, гнева, гордости, жадности, се-
тований, иллюзий и страха? Всё это создает рабство кармы 
(«Шримад-Бхагаватам», 5.6.5).

Тот, кто получил мантры для киртана и медитации от истинного 
гуру, быстро становится свободным от всех материальных жела-
ний и прогрессирует духовно. Система медитации в бхакти-йоге 
состоит из двух частей — воспевания мантр и действий, совер-
шаемых в преданности. Действия, совершаемые в преданности, 
сами по себе являются медитацией, и это позволяет бхакти-йогу 
быть занятым медитацией в течение всего дня. Другие системы 
медитации обычно ограничены несколькими минутами, часом 
или около того. Поэтому, для того чтобы, полностью погрузиться 
в медитацию, система бхакти-йоги является лучшей.



47

Самореализация через бхакти-йогу является одновременно 
откровением и достижением. Те, кто осознал Абсолютную Исти-
ну через бхакти-йогу, не только обладают чем-то духовным вну-
три себя, пока находятся в телесном существовании, но и после 
оставления нынешнего материального тела в момент смерти 
осознавшие себя бхакти-йоги достигают духовных тел в духов-
ной Вселенной на одной из планет, известных как Вайкунтха 
или Голока. Последователи второстепенных систем йоги могут 
достичь осознания Брахмана или Параматмы, но осознание Шри 
Кришны как Бхагавана может быть достигнуто только в системе 
бхакти-йоги. Это также подтверждено Патанджали Муни, авто-
ритетом аштанга-йоги:

श्रप्रन्दणधणानणाद् िणा ।

Каждый должен быть предан Ишваре («Йога-сутры», 1.23).

Упомянутый «Ишвара» на самом деле — Бхагаван Шри Кришна, 
о чем также утверждается в «Брахма-самхите»,  составленной 
Брахмой (первым занимающимся йогой живым существом во 
Вселенной), как приведено ниже:

ईश्र: परम: कृ ष्: सच्च्दणानन्विग्ह: ।
अनणाददरणाददगगोविन्: सि्यकणारणकणारणम् ॥

Кришна, известный как Говинда, является Верховным 
Управляющим (Ишварой), который обладает формой вечно-
сти, знания и блаженства. У Него нет начала, и Он — причина 
всех причин («Брахма-самхита», 5.1).

Тот, кто осознал Брахман и Параматму, войдут в Брахман. Но толь-
ко йоги в бхакти-йоге имеют квалификацию и осознание, чтобы 
войти на Вайкунтху и Голоку. Те, кто входит в Брахман либо через 
осознание Брахмана, либо осознание Параматмы, должны будут 
вернуться в материальный мир рождения и смерти потому, что 
вечное существование является неполным без трансцендентного 
блаженства (ананда). Полная ананда может быть найдена по-на-
стоящему только на Вайкунтхе и Голоке. Ананда Брахмана явля-
ется негативным блаженством, имеющим в своей основе эйфо-



48

рию от мгновенного освобождения из когтей рождения и смерти. 
Такая ананда сравнивается с количеством воды, которую можно 
найти в следе от копыта коровы, тогда как ананда Вайкунтхи и 
Голоки сравнивается с бесконечно большим океаном. Те, кто до-
стигает такой ананды, осознавая Шри Кришну как Всевышнюю 
Абсолютную Истину под руководством истинного гуру, считают-
ся величайшими йогами:

योवगनणामवप सिवेषणाटं मद्गतेनणान्रणात्मनणा ।
श्रद्णािणान्भजते यो मणाटं स मे युक्ततमो मत: ॥

Я считаю, что лучшими из всех йогов являются бхакти-йоги: 
те, кто пребывают во Мне, кто мысленно созерцают Меня и 
кто поклоняются Мне с твердой верой («Бхагавад-гита», 6.47).

Такие йоги поднимаются на духовные планеты Вайкунтхи и 
Голоки и никогда снова не возвращаются в этот мир рождения 
и смерти:

न तद्णासयते सूयगो न शशणाङको न पणािक: ।
यद्गत्णा न हनित्यन्े तद्णाम परमटं मम् ॥

Моя Высшая Обитель (Голока) не освещена ни солнцем, ни 
луной, ни огнем. Однажды достигнув этой обители, никто не 
возвращается («Бхагавад-гита», 15.6).

Описание духовной планеты Голоки и Шри Кришны, Прекрасной 
Реальности, дано в «Брахма-самхите» следующим образом:

श्श्रय: कणान्णा: कणान्: परमपुरुष: कल्पतरिो द् ुमणा
भूममश्श्न्णामन्दणगणमयी तोयममृतम् । कथणा गणानटं नणाट्टं गमनमवप 

िटंशी मप्रयसखी चचदणानन्टं ज्ोवत: परमवप तदणास्णाद्मवप च ॥ स
यरि क्षीरस्धि: स्रिवत सुरभीभ्यश् सुमहणान् हनमेषणाद्णा्यख्ो िणा व्रजवत 

न हह यरिणावप समय: । भजे श्े तविीपटं तमहममह गोलोकममवत यटं 
विदन्स्े सन्: न्दक्षवतविरलचणारणा: कवतपये ॥



49

Я поклоняюсь божественной обители, Голоке, где богини 
удачи являются любящими супругами Верховной Лично-
сти Шри Кришны, и Он — их единственный возлюбленный. 
В этом месте каждое дерево — это древо исполнения жела-
ний; земля состоит из самоцветов; вся вода — нектар; каждое 
слово — песня; каждый шаг — танец; флейта — самая дорогая 
подруга; свет полон духовного блаженства и все вещи там 
чрезвычайно приятны; там огромный океан молока посто-
янно проистекает из миллионов коров; там время не прохо-
дит даже на полмгновенья. Это царство, Голока Вриндавана, 
известно в этом мире только очень немногим самоосознав-
шим себя йогам («Брахма-самхита», 5.56).

चचन्णामन्दणप्रकरसद्मसु कल्पिृक्ष
लक्षणािृतेषु सुरभीरमभपणालयन्म् । 
लक्षीसहस्रशतसम्भ्रमसेव्यमणानटं

गोविन्मणाददपुरुषटं तमहटं भजणामम ॥

Я поклоняюсь Кришне, Изначальной Личности, кто пасет ко-
ров, пребывая в том божественном царстве, где жилища по-
строены из философского камня, окруженные миллионами 
деревьев, исполняющих желания. Сотни тысяч богинь уда-
чи постоянно служат Ему с великой заботой и вниманием 
(«Брахма-самхита», 5.29).

िेणुटं क्वणन्मरविन्दलणायतणाक्षटं
िहणा्यितटंसमश्सतणाम्ुदसुन्रणाङगम् । 

कन्प्यकोदिकमनीयविशेषशोभटं
गोविन्मणाददपुरुषटं तमहटं भजणामम ॥

Я поклоняюсь Кришне, Прекрасной Реальности, который 
играет на Своей флейте, чьи глаза — словно лепестки рас-
цветшего лотоса. Его голова украшена перьями павлина, и 
Его чарующий облик, оттенка грозовых облаков, настолько 
привлекателен, что приводит в восторг миллионы божеств 
любви («Брахма-самхита», 5.30).



आलोलच्रिक-लसविनमणाल्यिटंशी
रत्णाङगद प्रणयके ललकलणाविलणासम् । 
श्णामटं वरिभङगलललतटं हनयतप्रकणाशटं

गोविन्मणाददपुरुषटं तमहटं भजणामम ॥

Я поклоняюсь Кришне, Верховной Личности Бога, чья шея 
украшена покачивающейся из стороны в сторону гирляндой 
из лесных цветов. Его руки, держащие флейту, украшены 
браслетами из драгоценных камней. Его изогнутый трижды 
образ Шьямасундары проявлен вечно, когда Он наслажда-
ется Своими разнообразными играми божественной любви 
(«Брахма-самхита», 5.31).

प्रे मणाञ्जनच्ु ररतभवक्तविलोचनेन
सन्: सदै ि हृदयेषु विलोकयन्न् । 

यटं श्णामसुन्रमचचन्त्यगुणस्रूपटं
गोविन्मणाददपुरुषटं तमहटं भजणामम ॥

Я поклоняюсь Кришне, кого вечно созерцают те, чьи глаза 
умащены бальзамом божественной любви. Его неизменный 
образ Шьямасундары вечно наделен непостижимыми каче-
ствами, и Он всегда находится в сердцах йогов, посвятивших 
Ему себя («Брахма-самхита», 5.38).







53

Перефразируя Бхагавату, вывод состоит в том, что высший 
объект йогического знания — это Шри Кришна, Прекрас-

ная Реальность. Целью совершения ритуалов и подношений яв-
ляется доставить удовольствие Кришне. Йога существует, чтобы 
Его осознать. Все действия, в конечном итоге, вознаграждаются 
только Им. Он является высшим знанием, и все аскезы выполня-
ются для того, чтобы узнать Его. Дхарма означает оказывать Ему 
любовное служение. Он — высшая цель жизни. Дхарма всего чело-
вечества — это Кришна-бхакти. Такое бхакти должно быть немо-
тивированным и беспрерывным для того, чтобы полностью удов-
летворить наше «я». Оказывая преданное служение Шри Кришне, 
каждый немедленно получает благочестивое знание и отрешен-
ность от мира. Все трудовые отношения несомненно предназна-
чены для полного освобождения — они никогда не должны вы-
полняться для материальной выгоды. Более того, в соответствии 
с великими мудрецами, тот, кто трудится ради этой конечной 
цели, никогда не должен использовать материальную выгоду для 
того, чтобы способствовать чувственному наслаждению.

Жизнь никогда не должна быть направлена на удовлетворе-
ние чувств. Нужно только желать здоровой жизни, или поддерж-
ки самого себя, так как человеческое существо предназначено 
для познания Абсолютной Истины (атхато брахма джиджнаса). 
Ничто другое не должно быть целью деятельности. Серьезный и 
пытливый ученик йоги, хорошо вооруженный знанием и отрече-
нием, осознает Абсолютную Истину, совершая процесс бхакти, 
как учит гуру и ведическая литература. Поэтому с вниманием, 
удерживаемым только в одном направлении, каждый должен по-
стоянно слушать о Шри Кришне, сосредоточивать свое внимание 
на Нем, прославлять Его и помнить о Нем, о Йогешваре (Господине 
йоги), кто является защитником всех предавшихся Ему существ. 
Шри Кришна удаляет желание материального наслаждения из 

ГЛАВА 9. ЗАКЛЮЧЕНИЕ



сердца йога, того, кто развил необходимость слушать Его посла-
ние, само по себе добродетельное, когда оно правильно услышано 
и воспето.

Как только бесповоротное бхакти воцарилось в сердце, та-
кие влияния страсти и невежества, как вожделение, желание и 
стремление, исчезают. Тогда йог утверждается в благости и стано-
вится полностью счастливым. Таким образом, укрепившись в на-
строении чистой благости, йог, оставивший всё материалистич-
ное общение, чей ум ожил от соприкосновения с бхакти, получает 
самопроявленное знание об Абсолютной Истине. Вне всякого со-
мнения с незапамятных времен и с великим наслаждением все 
трансценденталисты оказывали служение Шри Кришне, потому 
что подобное бхакти является живительным для собственного 
«я». Это и есть вывод из практики йоги, которая имеет свое выс-
шее проявление в системе бхакти-йоги.







57

Абхьяса — постоянная и целенаправленная духовная практика

Аватара — проявление Кришны; появляется в различных формах

Акарма — действия в преданном служении, выполняемые только 
для служения Кришне

Ананда — трансцендентное блаженство

Анирудха — экспансия Кришны

Атма — индивидуальная частица сознания

Ачарья — осознающий себя духовный учитель

Ашрам — духовное убежище для самоосознания

Аштанга-йога — восьмиступенчатая система йоги, истолкован-
ная мудрецом Патанджали

Баларама — первая экспансия Кришны

Брахма — первое живое существо во Вселенной и вторичный тво-
рец

Брахман — безличное сияние, исходящее от тела Кришны

Брахмана — ведический жрец и учитель

«Брахма-самхита» — древние тексты на санскрите, содержащие 
молитвы Брахмы Шри Кришне

«Бхагавад-гита» — древний трактат по йоге на санскрите, про-
изнесенный Шри Кришной, когда Он обращался к Своему другу 
Арджуне

Бхагаван — личностный и наиболее полный аспект Всевышнего

ИСПОЛЬЗОВАННЫЕ ТЕРМИНЫ



58

Бхагавата — «Бхагавата Пурана», «Шримад-Бхагаватам», одна из 
наиболее важных книг по бхакти-йоге

Бхакти — преданность Кришне

Бхакти-йога — йогический процесс преданности по отношению к 
Кришне

Вайкунтха — духовный мир, где вечно обитают Кришна и Его 
аватары

«Веданта-сутры» — афоризмы, которые объясняют конечную 
цель всякого знания

Веды — четыре основные Веды: Риг, Яджур, Сама и Атхарва

Викарма — деятельность, которая создает причиняющие вред ре-
зультаты

Вишну — аватара Кришны; всеобщий хранитель

Вриндавана — место явления Шри Кришны

Гаятри — ведическая мантра, прославляющая Высшую Правду

Говинда — имя Кришны, означающее «Повелитель коров и мате-
риальных чувств»

Голока — высшая духовная планета, где вечно обитает Кришна

Гопала — Шри Кришна, пастушок Вриндавана

Гопала-мантра — восемнадцатислоговая мантра, взывающая 
к Шри Кришне

«Гопала-тапани-упанишада» — упанишада, прославляющая 
Шри Кришну и Его обитель

Дакшина — традиционное подношение ученика учителю для вы-
ражения благодарности

Деванагари — санскритский алфавит

Джаганнатха Пури — святой город в Ориссе, Восточная Индия

Дикша — посвящение в священные мантры

Дхьяна — медитация



59

«Йога Йаджнавалкья» — древний трактат по йоге, написанный 
мудрецом Йаджнавалкьей

«Йога-сутры» — высказывания по йоге Патанджали Муни

Йогашала — место, где практикуют йогу

Йогешвара — имя Кришны, означающее «Господин йоги»

Ишвара — верховный Управляющий, Шри Кришна

Кама-гаятри — ведический гимн, описывающий красоту Шри 
Кришны

Карма — система действий/реакций. «Карма» также относится 
к деятельности, которая производит полезные результаты

Киртана — музыкальное прославление Шри Кришны

Куша — многолетняя трава, которая растет в Индии и считается 
священной

Лила — божественное времяпрепровождение Шри Кришны

Майявади — последователь монистической философии

Мантра-дхьяна — медитация на мантру

Маха-вакья — великие философские изречения из Упанишад

Маха-мантра — основная мантра для освобождения в этом веке, 
состоит из имен Кришны

Ом (омкара) — первозданная духовная звуковая вибрация

«Падма-пурана» — древний ведический текст

Падмасамбхава — индийский буддистский монах, живший 
в VIII веке, который принес буддизм в Тибет

Падмасана — «поза лотоса», поза со скрещенными ногами из йоги

Параматма — проявление Кришны внутри сердец всех живых су-
ществ

Парампара — цепь ученической преемственности (гуру — уче-
ник)



60

Патанджали — автор «Йога-Сутр»

Прадьюмна — форма Кришны

Пранаяма — управление дыханием, потоками жизненного 
воздуха

Пураны — древние Ведические тексты

Радха —главная супруга и вечная энергия Шри Кришны

Риг-веда — одна из четырех древних Вед

Садхана — духовные практики

Самадхи — совершенство процесса йоги

Самсара — повторение рождений и смертей в материальном мире

Свами — йог в отреченном укладе жизни

Сиддхи — мистические силы

Тантра — мистические тексты

Тапасья — физические или умственные аскезы для духовных до-
стижений

Тарака-брахман — имя Абсолютной Истины, которое освобожда-
ет каждого от повторения рождения и смерти

Упанишады — раздел Вед, связанный с трансцендентной филосо-
фией

Чайтанья Махапрабху — аватара Шри Кришны; появился в Ин-
дии в XV веке для того, чтобы учить бхакти-йоге

«Чайтанья-чаритамрита» — биографическая книга о жизни и 
учении Чайтаньи Махапрабху

Чанакья — знаменитый индийский государственный деятель 
и ученый IV века до нашей эры

«Чанакья Нити-Шастра» — книга, содержащая афоризмы о соци-
альном и моральном поведении



Чатур-вьюха-таттва — проявление Кришны на Вайкунтхе, состо-
ящее из четырех аватар

Шикша — духовные наставления

Шравана — процесс слушания мантр и духовных тем

Шридхар Дев-Госвами — знаменитый бхакти-йог XX столетия 
в философской школе Чайтаньи Махапрабху

Шьямасундара — имя Шри Кришны, означающее «Тот, кто обла-
дает прекрасным темным обликом»





63

Свами Бхакти Гаурава Нарасингха родился в 1946 году в США 
и вырос в Калифорнии, Флориде и на Гавайях. Свами На-

расингха начал заниматься йогой в 1967 году. В этот же год он 
встретил своего гуру, А. Ч. Бхактиведанту Свами Прабхупаду, ос-
нователя движения Харе Кришна на Западе, и в 1970 году стал 
его непосредственным учеником. В 1976 году Свами Нарасингха 
принял отреченный уклад жизни – санньясу (стал Свами) и ин-
тенсивно путешествовал многие годы по святым местам Индии. 
В период между 1986 и 1999 годами Свами Нарасингха также об-
учался у знаменитых ачариев бхакти-йоги Свами Б. Р. Шридхара 
Махараджи и Свами Б. П. Пури Махараджи.

В 1994 году Свами Нарасингха основал Шри Нарасингха 
Чайтанья ашрам (также известный, как Говиндаджи гарденс) 
и Калья-мардана Кришна ашрам в Южной Индии. В настоящее 
время в обоих этих центрах Свами Нарасингха наставляет учени-
ков, сторонников и последователей в методологии и философии 
бхакти-йоги.

Свами Нарасингха написал множество статей для таких ду-
ховных журналов, как «Кларион колл» (Clarion Call), «Гаудия-ве-
данта» (Gaudia Vedanta), «Гаудия-тачстоун» (Gaudia Touchstone) и 
«Беседы о Кришне» (Krishna Talk). Он также является автором не-
скольких книг, таких как «Вайшнавская Индия», «Кумбха-мела», 
«Эволюция теизма», «Уполномоченная Шри Чайтанья-Сарасвата 
парампара», «Пракрита-раса Аранья-чедини», «Прабхупада 
виджая», «Значение санньясы», «Шри Дамодара-катха», «Шри 
Мантрартха-дипика», комментариев к «Пракрита-раса шата-
душини» Бхактисиддханты Сарасвати Тхакура, перевода и ком-
ментариев на «Бхагавад-гиту» и этой книги «Йога-вичар — раз-
мышления о системе йоги».

ОБ АВТОРЕ



В дополнение к собственному литературному вкладу Свами 
Нарасингха отредактировал и опубликовал «В поисках высшей 
цели жизни» А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, «Слова 
Хранителя преданности», «Следуй за ангелами», «Встречи с боже-
ственным» и «Упадешамрита» Свами Б. Р. Шридхара, а также кни-
гу «Прабхупада Сарасвати Тхакур», описывающую жизнь и ука-
зания Бхактисиддханты Сарасвати Тхакура со многими редкими 
фотографиями.

Также Свами Нарасингха был вдохновителем студии 
Девавижен Продакшенз (Devasision Productions), которая зани-
мается созданием документальных фильмов, таких как «Все-
ленский учитель» (Universal Teacher), «Кумбха-мела» (Kumbha 
Mela), «Гандаки» (Gandaki) и «Путешествие в Гималаи» (Himalayan 
Pilgrimage). Еще Девавижен Продакшенз выпустила серию лекций 
Свами Б. Р. Шридхара, таких как «Гаятри» (Gayatri), «Абсолютная 
гармония» (Absolute Harmony), «Даршан» (Darshana), «Уджджвала-
ниламани» (Ujjvala-nilamani), «Глупцы рвутся туда, куда ангелы 
бояться ступить» (Fools Rush in Where Angels Fear to Tread) и также 
серию «Искусство садханы» (Art of Sadhana) Свами Б. П. Пури.

Свами Нарасингха проводит большую часть своего времени 
в Индии, а также в Мексике, где у него есть несколько ашрамов. 
Он также посещает различные страны в Европе, такие как Чехия, 
Словакия, Италия, Германия, где у него есть ученики.

Прим. переводчика: Ом Вишнупада Парамахамса 
Паривраджакачарья Аштоттара-шата Джагат Гуру Свами Бхакти 
Гаурава Нарасингха Махарадж оставил этот мир и присоединил-
ся к вечным играм Шри Шри Радхи-Кришны 2 января 2020 года.



Для дополнительной информации о книгах, статьях и лек-
циях Свами Нарасингхи, пожалуйста, используйте следующие 
ссылки: 

www.plusvisioncentre.ca

www.gosai.com

Эл.адрес: info@plusvisioncentre.ca


