


 ПРАБХУПДА

 виджая





Свами Б. Г. Нарасигха

Сборник статей, прославляющих Его Боже -
ственну ю Ми лость

ПРАБХУПДА

виджая





ŚRĪ NARASIṄGHA PRESS

ŚRĪ NARASIṄGHA CHAITANYA MAHA

1109 Cenotaph Blvd., Newmarket, ON, Canada L3X 0B1

Эл.адрес: info@plusvisioncentre.ca

Веб-сайт: plusvisioncentre.ca

Под редакцией Свами Б. В. Гири

Дизайн и верстка: Гаура Гопла дс, Датттрея дс

Передняя обложка: Дхра-лалит дси

Русский перевод: Датттрея дс, Малти Деви дси

Редакция русского перевода:

д.ф.н. Андрей Шелковников

При финансовой поддержке

Датттреи дса и Малти Деви дси

ISBN: 978-1-7389364-6-5

Первое русское издание 2024 г.

© Авторские права принадлежат

Р НАРАСИГХА ПРЕСС

© Все права защищены



ПРЕДИСЛОВИЕ к английскому изданию

ВСТУПЛЕНИЕ К КНИГЕ Джайадевы Госвм Дса Ваначр

1. Прама-мантра рлы Прабхупды

2. Бхактиведнта

3. Махпрабху как Прабхупда

4. Насколько велик рла Прабхупда?

5. Миссия, идеал и достижения Прабхупды

6. Его бесценный дар

7. Гятр-мантра для женщин

8. Золотой век движения сакртаны

9. Является ли гуру всеведущим?

10. рла Прабхупда — единственный в своем роде?

11. Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

12. Приоритет содержания над формой

13. Книги — это основа?

14. Сектантское сознание против сознания Кшы

15. Гуру: освободитель или инструмент?

16. твики побеждены!

17. р Рпа-маджари-пада

18. рла Прабхупда-лл-смараа-магала-стотра

19. Комменатрий к рла Прабхупда-лл-смараа 

магала-стотре

20. Мой гуру – Рдхра

21. Антья-лл рлы Прабхупды

ПРИЛОЖЕНИЯ
«Стань гуру!»

рати рлы Прабхупды

рла Прабхупда-стотра

Содержание

vii

221

231

235

xi

1

5

11

21

31

37

41

47

61

73

81

93

109

113

123

133

151

165

179

195

203





viii

сиддхнта балий читте н кара аласа
их хаите кше лге судха мнаса

Не следует пренебрегать философскими размышле-
ниями, потому что они заставляют ум полностью 
сосредоточиваться на р Кше (Ч.-ч., ди-лл, 
2.117).

История нам показывает, что после ухода вели-
кого чрьи тот свет, который он принес, омрачается 
периодом тьмы. Различные отступления от филосо-
фии и неверные концепции предстают в виде хищных 
волков, чтобы поймать в сети невинных преданных 
и увести их с пути чистой преданности. После ухода 
Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведнты Свами 
Прабхупды среди его последователей возникло много 
недоразумений в отношении сиддхнты Гауя-вай-
шавов, а также, несомненно, и положения самого 
рлы Прабхупды. 

Некоторые ревностно пытаются превратить Праб-
хупду в современного индийского мессию, в главного 
гуру парампары (а также и в последнего), заявляя, 
что рла Прабхупда должен быть единственным 

ПРЕДИСЛОВИЕ
к английскому изданию



Предисловие к английскому изданию

духовным наставником для всех будущих поколений 
преданных. Другие, попавшие в ловушку корпора-
тивного сектантского сознания, стремятся отделить 
рлу Прабхупду от сампради, сделав его авто-
ритетом самого по себе, независимо от традиции, 
которую он представлял. Действуя в соответствии с 
представлением о том, что их конклавы исключи-
тельно представляют волю Его Божественной Милости, 
такие люди верят, что только они являются истин-
ными преемниками наследия рлы Прабхупды, и 
все должны идти к нему через них. Некоторые даже 
прославляют рлу Прабхупду как основателя новой 
сампради, творца нового Золотого века, и приписы-
вают ему чудеса, подобные тем, что творил Христос… 
И впрямь, заблуждений, которые были воздвигнуты 
вокруг него, слишком много, чтобы упоминать о них 
здесь.

«Прабхупда-виджая» — это сборник статей, бесед 
и лекций Свами Б.Г. Нарасигхи Махрджа с 1993 по 
2006 гг. В этих эссе Нарасигха Махрдж стремится 
убрать социальный фасад и эмоциональный тон, зат-
мевающие рлу Прабхупду, чтобы раскрыть нечто 
из его истинной личности и природы, то, о чем не подо-
зревают многие преданные, — Прабхупду, который 
существовал до того, как ступил на палубу Джаладты, 
представителя древней религиозной традиции, после-
дователя линии р Рпы Госвм и верного ученика 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура.

После целой жизни преданности и служения рле 
Прабхупде, Нарасигха Махрдж делится озаре-
ниями о своем возлюбленном духовном учителе и 
рассказывает о многих важных исторических собы-



x

Прабхупда виджая

тиях в жизни Его Божественной Милости, а также 
излагает глубокие философские соображения по важ-
ному предмету гуру-таттвы.

Мы искренне надеемся, что читатели книги «Праб-
хупда-виджая» получат наслаждение от такого 
уникального прославления Его Божественной 
Милости и осознают совершенную сиддхнту, содер-
жащуюся на этих страницах.

Издатели





xii

В о время своей всемирной проповедни-
ческой кампании наш Гуру Махрдж, 
Его Божественная Милость рла А.Ч. 

Бхактиведнта Свами Прабхупда всегда проявлял бес-
компромиссное настроение в отношении различных 
заблуждений, таких, как мйвда, сахаджизм, мате-
риалистическая наука и т. д., и постоянно защищал 
своих юных учеников от их опасных влияний. Однако 
после ухода рлы Прабхупды из этого мира множе-
ство идеологий возникло под видом его учений, что 
привело к росту разочарования и недоумения среди его 
последователей.

Принимая во внимание, сколько труда рла 
Прабхупда приложил для исполнения своей миссии 
и обучения своих учеников правильному понима-
нию Гауя-сиддхнты, всем его последователям, 
как сейчас, так и в будущем, необходимо принимать 
и следовать философии и примеру, данным Его Боже-
ственной Милостью.

Книга «Прабхупда-виджая» Свами Бхакти Гау-
равы Нарасигхи Махрджа старается расширить 
доступ читателю к истинной сиддхнте Гауя-вай-

ВСТУПЛЕНИЕ К КНИГЕ

Джайадевы Госвм Дса Ваначр



xiii

Вступление к книге

шавов, которую рла Прабхупда представлял 
и проповедовал, особенно в отношении гуру-тат-
твы. Она устанавливает через гуру, сдху и стры, 
а также через ссылки на исторические события, стро-
гую приверженность рлы Прабхупды нашей 
Гауя-сиддхнте, которую провозгласили предше-
ственники Прабхупды во главе со рлой Рпой 
Госвм, Бхактивинодой хкуром и рлой Бхакти-
сиддхнтой. Она также раскрывает многие важные 
факты о ранней жизни рлы Прабхупды и его отно-
шениях со своим гуру и духовными братьями.

«Прабхупда-виджая» проливает свет на первопри-
чину многих нынешних философских противоречий, 
разрушающих основы вайшавских сообществ по 
всему миру. Безжалостные атаки сахаджиев, инсти-
туциональной идеологии и идеологии ритвиков, 
недопонимание гуру-таттвы и раса-таттвы, сек-
тантское сознание и многое другое рассматривается и 
разъясняется в этой публикации с широтой понима-
ния, с которой многие столкнутся впервые.

Краткий обзор «Прабхупда-виджаи» выглядит сле-
дующим образом:

«Прама-мантра рлы Праб-
хупды» — это статья, в которой 
рассказывается малоизвестный отрывок из 
истории, давно забытой в наши дни. Напо-
минание о ней даст представление о том, с 
какой близостью и признательностью отно-
сились к Прабхупде его дорогие друзья.

«Бхактиведнта». В этой статье мы 
обнаружим, что имя рлы Прабхупды 
менялось несколько раз после ухода его 



xiv

Прабхупда виджая

гуру — каждое из них важно и имеет глубо-
кое значение, которое редко понимается или 
ценится.

«Махпрабху как Прабхупда» является 
уникальным объяснением истинного зна-
чения титула «Прабхупда» в его высшей 
теистической концепции. Понимание этого 
значительно расширит осознание нашей 
связи с рупануга-сампрадей и еще больше 
раскроет понимание того, «где находится 
наша судьба и удача».

«Насколько велик рла Прабхупда?» 
рассматривает величие рлы Прабхупды 
с исторической точки зрения, на основе 
любопытного сравнения с предыдущими 
чрьями сампради.

«Миссия, идеал и достижения Праб-
хупды». Подвести итог по отношению 
к нашим предыдущим чрьям — фунда-
ментальный и необходимый принцип для 
духовного успеха всех вайшавов. В статье 
объясняется, как достижения Прабхупды 
были оценены его духовными брать-
ями, и описывается, кто провозгласил его 
актйвеа-аватрой.

«Его бесценный дар». В этой лекции, кото-
рую он прочитал во Вриндаване в день ухода 
рлы Прабхупды в храме Кшы-Бала-
рамы 17 ноября 1993 года, Махрдж делится 
прославлением рлы Прабхупды, связы-
вая его со стихом из «Мукта-чариты» рлы 
Рагхунтхи Дса Госвм.



xv

Вступление к книге

В статье «Гятр-мантра для жен-
щин» Нарасигха Махрдж защищает 
спорное решение рлы Прабхупды мно-
гочисленными ссылками на исторические и 
священные писания.

Статья «Золотой век движения сакр-
таны» выявляет попытки прославить 
рлу Прабхупду как чрью-основателя 
Золотого века. Разоблачаются ошибки и 
оскорбления попыток замены духовного 
авторитета р Рпы Госвм и Сарасват 
хкура.

«Является ли гуру всеведущим?» Знал 
ли рла Прабхупда всё? Объясняются 
абсолютная и относительная стороны 
гуру-таттвы, и освещается малоизвестная 
лл Бхактисиддхнты Сарасват хкура со 
стихом пджала рга патха гаурава бхаге.

«рла Прабхупда — единственный 
в своем роде?» Анализ распространенной 
фразы, используемой для прославления 
рлы Прабхупды, которая имеет решаю-
щее значение для понимания гуру-таттвы. 
Чтобы ощутить, что гуру неотличен от своих 
наставлений, необходима правильная 
концепция.

«Когда Кша дает, Он дает через Своего 
преданного». В этой статье объясняется 
возвышающееся над мирским значение бхад-
жана-кура рлы Прабхупды в храме 
р р Рдхи-Дмодары. Там проходила 
высшая лл в мдхурйа-расе, однако рла 



xvi

Прабхупда виджая

Прабхупда никогда не объяснял ее нам. Под-
робно обсуждается, почему гуру не всегда 
прямо раскрывает правду.

«Приоритет содержания над формой». 
Глубина признательности рлы рд-
хара Махрджа рле Прабхупде может 
стать сюрпризом для тех неудачливых 
душ, которые были или все еще остаются 
подвержены институциональной апардхе. 
Концепция «приоритета содержания над 
формой» является квинтэссенцией для пони-
мания гуру-варги, и на нее стоит обратить 
внимание.

«Книги — это основа?» Здесь подробно 
объясняется причудливая привычка многих 
преданных, неверно цитирующих рлу 
Прабхупду, и роль этой привычки в искаже-
нии философии.

«Сектантское сознание против сознания 
Кшы». Статья проливает свет на разницу 
между этими двумя типами сознания и 
подчеркивает отрицательные результаты 
неправильного выбора. Можно утверждать, 
что это — величайшее препятствие, с кото-
рым сталкиваются преданные в наше время. 
Объяснение Нарасигхи Махрджа данной 
темы беспрецедентно основательно.

«Гуру: освободитель или инструмент?» 
и «твики побеждены!» Здесь тщательно 
и с потрясающей ясностью выявлены недо-
статки как институциональной, так и 
ритвической концепции гуру-таттвы. Эти 



xvii

Вступление к книге

обязательные для прочтения статьи под-
креплены важными ссылками, с особым 
акцентом на высшее положение Рпы 
Госвм, на священные писания и противо-
стоят той идеологии, которую рла Бхакти 
Прамода Пур Госвм называл «смертью 
сампради».

«р Рпа-маджари-пада» раскрывает 
пер-востепенную важность высшей кон-
цепции этого бхаджана среди огромного 
собрания авторитетных Гауия-бхаджанов 
и его уникальную связь с нашими величай-
шими чрьями. Хотя рла Прабхупда 
часто пел эту песню в период с 1956 по 1965 
год рядом с  самдхи р Рпы Госвм, он 
никогда не пел ее на Западе и не объяснял ее 
значение. Почему это жизненно важно?

«рла Прабхупда-лл-смараа-ма-
гала-стотра» — очаровательная молитва на 
бенгали, составленная Свами Нарасигхой в 
1994 году. Эти 23 поражающих воображение 
стиха воспевают вечную славу Его Боже-
ственной Милости в мысленном созерцании 
его ученика. Они и по сей день остаются 
непревзойденными по красоте, содержанию 
и осознанию.

«Мой гуру – Рдхра». Продолжая тему 
двух предыдущих глав, эта статья подробно 
освещает дебаты о вечной расе рлы Праб-
хупды — находится ли он в сакхйа-расе 
или мдхурйа-расе? Полные очень важных 
упоминаний, а также личного осознания, 



мысленные обращения Махрджа к Его 
Божественной Милости, несомненно, заслу-
живают внимания.

«Антья-лл рлы Прабхупды» — это 
собственное мнение, которым делится Нара-
сигха Махрдж о последних проявленных 
играх рлы Прабхупды. Его воспомина-
ния об этих моментах истории являются 
очень личными и полны осознаний, о кото-
рых редко можно услышать.

Мы надеемся, что читатели книги «Прабхупда-вид-
жая» положительно оценят как содержание, так и 
намерения автора. Эта книга призвана вдохновить тех, 
у кого есть смелость заглянуть внутрь себя, и побудить 
их «повысить свой стандарт». Она стремится улучшить 
наше понимание гуру-таттвы и восприятие опыта 
предыдущих чрьев. Чем лучше мы сможем усвоить 
ее содержание, тем больше мы сможем послужить рас-
пространению славы рлы Прабхупды. Прабхупда 
виджая!

В служении рле Прабхупде и его последователям —

Джайадева Госвм Дса Ваначр

2 августа 2016 г., 
в день ухода рлы Б.Р. рдхара Махрджа
р р Рдх-Дмодара Мандир
Вндван





ПРАБХУПДА 

ВИДЖАЯ 





1

10 февраля 1977 года рла Прабхупда 
в последний раз посетил р Чайта-
нья Срасват Матх, в частности, чтобы 

навестить рлу рдхара Махрджа. Во время 
этого визита произошли две поразительные вещи: 
во-первых, рла Прабхупда объявил рле рд-
хару Махрдже о своем уходе из этого мира. А также 
он попросил его присмотреть за своими учениками 
после его ухода. Это беседа была записана[1], а затем 
напечатана и распространена по всему миру для све-
дения всех преданных. рла Прабхупда сообщил 
ему: «Махрдж, я не останусь надолго в этом мире. Я 
хочу привезти Вас в Майяпур, чтобы Вы могли пропо-
ведовать моим ученикам. Я буду приводить людей со 
всего мира — они будут приходить и слушать Вас, и Вы 
будете им проповедовать». Конечно, в то время никто в 
действительности не мог понять, что Прабхупда объ-
являет о своем уходе из этого мира, но на самом деле он 
сказал об этом рле рдхару Махрджу.

Также в тот день рла Прабхупда попросил 
рпада Бхакти Сундара Говинду Махрджа соста-

1  Расшифровка этого разговора на бенгали была сделана Его Свя-
тейшеством Бхакти Чру Свами.

Глава 1

РЛЫ ПРАБХУПДЫ

ПРАМА-МАНТРА



2

рла Прабхупда прама-мантра

вить прама-мантру на санскрите, которую затем 
ежедневно читали бы все ученики рлы Прабхупды, 
потому что Говинда Махрдж был очень опытным 
знатоком санскрита в духе преданного служения. В то 
время Говинда Махрдж был домохозяином, но он всю 
жизнь служил рле рдхару Махрджу, и с юных 
лет он был очень близок с нашим рлой Прабхупдой.

В 1947 году, когда он был маленьким мальчиком, 
он убежал из дома; он пришел в рам рлы рд-
хара Махрджа, когда ему было шестнадцать; в нем 
он принял инициацию и получил имя Гауренду Брах-
мачр. Его семья жила не так далеко от Навадвипы, 
поэтому в конце концов они приехали туда в поисках 
сына. рла рдхар Махрдж знал, что семья Гау-
ренду в конце концов появится там, поэтому он решил 
спрятать его. Где же он его спрятал? Он спрятал его в 
доме рлы Прабхупды в Калькутте. Итак, около 
пяти лет он в основном оставался в доме рлы Праб-
хупды и стал его любимым сыном. Собственные дети 
рлы Прабхупды находились под влиянием своей 
матери, а она никогда серьезно не интересовалась 
сознанием Кшы. Но молодой Гауренду с большим 
энтузиазмом относился к изучению санскрита, внима-
тельному чтению «Бхагавад-гты», служению на кухне 
и всему остальному. В начале своего преданного служе-
ния рла Прабхупда приложил руку к тому, чтобы 
научить его проповедовать. В 1944 году, когда рла 
Прабхупда начал издавать свой журнал «Обратно к 
Богу», Говинда Махрдж ходил и распространял его. 
Он встречал очень много людей с противоположными 
взглядами, приходил домой и сообщал рле Праб-
хупде: «Я услышал такое возражение — они говорят 
это, они говорят то…», а затем Прабхупда давал ему 
ответы. Но Говинда Махрдж отмечал, что иногда 



3

Прабхупда виджая

ответы Прабхупды были «слишком агрессивными», и 
он боялся, что, если он будет повторять их, люди могут 
погнаться за ним и побить его палками. Поэтому, пока 
он жил со рлой Прабхупдой, между ними есте-
ственно возникли очень нежные отношения, которые 
продолжались на протяжении всего времени.

Примерно в 1983 или 1984 году, помня о просьбе 
рлы Прабхупды, высказанной перед тем, как 
он покинул этот мир, Говинда Махрдж написал 
прама-мантру на санскрите. На самом деле, если 
вы внимательно посмотрите на эту композицию, вы 
увидите, что в нее включено все, что близко и дорого 
последователям рлы Прабхупды. К нашему боль-
шому удовлетворению он наполнил ее всей славой 
рлы Прабхупды, которая очень важна для нас; в 
частности, в ней соблюдено наше рвение всегда назы-
вать нашего Гуру Махрджа рлой Прабхупдой. Он 
изменил структуру изначальной прама-мантры, к 
которой мы привыкли, и теперь она гласит: свм р 
бхактиведнта прабхупдйа те нама.

нама о вишу-пдйа кша-прешхйа бхтале
свм р бхактиведнта прабхупдйа те нама

Я предлагаю свои смиренные поклоны Его Боже-
ственной Милости А.Ч. Бхактиведнте Свами 
Прабхупде, который очень дорог Кше на этой 
планете, приняв прибежище у Его лотосных стоп.

гурвдж раси-дхрйам актйвеа сва-рпие
харе-кшети мантреа пчтйа-прчйа-трие

Приняв повеление Своего гуру как дело всей Своей 
жизни, Он получил полномочия действовать как 
актйвеа-аватра. Он распространял мантру 
Харе Кша по всему западному миру, освобождая и 
возвеличивая все падшие души.



вивчрйа пра-варййа дивйа круйа мртайе
р бхгавата-мдхйрйа-гт-джна-прадйине

Он — лучший из миллионов джагат-гуру, потому 
что он — олицетворение Божественной милости. Он 
распространил сладкий нектар «рмад-Бхгава-
там» и трансцендентное знание «Бхагавад-гты» по 
всему свету.

гаура р-рпа-сиддхнта-сарасват нишевие
рдх-кша-падмбходжа-бхгйа гураве нама

Он постоянно занят исключительно преданным 
служением рле Бхактисиддхнте Сарасват 
хкуру, рле Рпе Госвм и р Чайтанье 
Махпрабху. Я предлагаю свои смиренные поклоны 
рле Прабхупде, который, как шмель, всегда вку-
шает нектар лотосных стоп р р Рдхи-Кшы.

(Из лекции, прочитанной в день явления рлы 
Прабхупды в Миртл-Бич, США, 29 августа 1994 г.).



5

Вопрос: Мы слышали, что рла Прабхупада (А.Ч. 
Бхактиведнта Свами Махрдж) получил имя «Бхак-
тиведнта» от своего гуру, Бхактисиддхнты Сарасват 
хкура. Другие говорят, что он получил имя «Бхакти-
веднта» от рлы рдхара Махрджа, а третьи 
говорят, что он получил имя «Бхактиведнта» от 
Бхакти Прагьяны Кеавы Махрджа. Не могли бы Вы 
сказать что-нибудь, чтобы прояснить этот вопрос?

Нарасигха Махрдж: Когда наш Гуру Махрдж 
(рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Прабхупада) полу-
чил посвящение в 1933 году, он получил и хари-нму, 
и мантра-дкшу одновременно. Во время его посвяще-
ния рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур назвал 
нашего Гуру Махрджа «Абхай Чараравинда дс», 
что означает «тот, кто бесстрашен и принял прибе-
жище у лотосных стоп Верховного Господа». рла 
Сарасват хкур не давал никаких других имен или 
титулов нашему Гуру Махрджу при своей жизни.

Позднее, после ухода Сарасват хкура, наш Гуру 
Махрдж занимался написанием статей для бен-
гальского журнала, издаваемого его духовным братом 
Бхакти Срагой Госвм Махрджем. Госвм 
Махрдж и другие ведущие вайшавы того времени 
были настолько впечатлены способностями нашего 

Глава 2

БХАКТИВЕДНТА



6

Бхактиведнта

Гуру Махрджа писать и проповедовать, что Госвм 
Махрдж присвоил нашему Гуру Махрджу титул 
«Бхактисиддхнта». Это был действительно самый 
почетный титул, который ученик мог ожидать ког-
да-либо получить — звание своего гуру.

Согласно практике присвоения имен и титулов 
достойным ученикам, рла Бхактисиддхнта Сара-
сват хкур никогда никому не давал имен своих 
гуру, Гауры Киора Дса Ббджи Махрджа или 
Бхактивиноды хкура. Соответственно, некоторые 
из старших учеников рлы Сарасват хкура счи-
тали, что титул «Бхактисиддхнта» не следует давать 
ни одному ученику, как бы он ни был этого достоин. 
Этот вопрос обсуждался среди старших вайшавов, 
с которыми наш Гуру Махрдж регулярно общался, 
и в настроении глубокого уважения и согласия было 
решено, что нашему Гуру Махрджу будет дан титул 
«Бхактиведнта».[1]

Во время этих дискуссий все присутствовавшие 
признали, что наш Гуру Махрдж был пламенным 
проповедником в линии рлы Бхактисиддхнты, и 
что вдохновение Бхакти Сраги Госвм Махрджа 
присвоить почетный титул нашему Гуру Махрджу 
было напрямую ниспослано Сарасват хкуром.

Во времена Сарасват хкура к некоторым старшим 
последователям часто обращались, когда какой-то кон-
кретный момент или вопрос нуждался в прояснении, 
и рла рдхар Махрдж был среди тех немно-
гих избранных учеников Сарасват хкура, которые 

1	 При регистрации Лиги преданных в Лакхнау в начале 1950-х 
годов наш Гуру Махрдж указал себя в этом документе «иначе на-
зываемый Абхай Чараравинда Бхактисиддхнта дс Адхикари», и 
его подпись можно увидеть на оригинальном свидетельстве (Архив 
Бхактиведнты).



7

Прабхупда виджая

могли прояснить даже самые сложные для духовного 
понимания вопросы.

Во время обсуждения почетного титула нашего Гуру 
Махрджа рла рдхар Махрдж предложил 
дать нашему Гуру Махрджу титул «Бхактиведнта». 
Имена «Бхактисиддхнта» и «Бхактиведнта» явля-
ются синонимами по значению. Таким образом, 
корректировка была произведена в соответствии с 
тем первоначальным вдохновением, которое ощутил 
Бхакти Срага Госвм.

С этого времени наш Гуру Махрдж стал известен 
среди своих духовных братьев как Бхактиведнта. Это 
произошло в Калькутте в 1947 году.

Некоторые люди могут рассматривать это событие 
в нашей современной вайшавской истории как не 
имеющее особого значения — простой акт присвоения 
вайшаву почетного титула. Но очевидно, что это было 
так не для всех — событие было настолько духовно про-
никновенным, что Бхакти Прагьяна Кеава Махрдж 
решил в будущем называть всех своих учеников-сан-
нйс именем «Бхактиведнта» — титул синонимичен 
с именем «Бхактисиддхнта». Этот стандарт все еще 
соблюдается среди учеников Кеавы Махрджа уже 
более полувека.

Итак, в современной истории наш Гуру Махрдж 
был первым человеком в линии Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура, получившим титул «Бхакти-
веднта» (1947).

В 1959 году, когда наш Гуру Махрдж принял сан-
нйсу, Кеава Махрдж сохранил титул нашего 
Гуру Махрджа «Бхактиведнта», полученный от 
рлы рдхара Махрджа, а затем дал нашему 



8

Бхактиведнта

Гуру Махрджу саннйса-имя «Свами», которое было 
выбрано из санкционированного Бхактисиддхнтой 
Сарасват хкуром в «Гауя-кахахре» списка 108 
имен саннйс. Таким образом, наш Гуру Махрдж стал 
известен как «А.Ч. Бхактиведнта Свами Махрдж», 
или просто «Свами Махрдж», среди своих духовных 
братьев.

Наш Гуру Махрдж сохранил инициалы «А.Ч.» от 
имени «Абхай Чараравинда» от своего первого посвя-
щения, но официально его саннйса-титул и имя были 
«Бхактиведнта Свами».

В традиции Гауя саннйс называют «Свами», и 
это добавляется в качестве префикса к титулу саннй-
с, такому, как «Бхактиведнта», а имя конкретного 
саннйс следует за титулом, например, «Свами», 
в случае нашего Гуру Махрджа. Однако, если бы 
наш Гуру Махрдж строго соблюдал эту традицию, 
его имя писалось бы так: «Свами А.Ч. Бхактиведнта 
Свами». В письме своему ученику Раярме дсу наш 
Гуру Махрдж объяснил некоторые сложности своего 
имени следующим образом:

Что касается титула «Свами», хотя это 
слово обычно используется для саннйс, 
«Свами» — это мое конкретное имя как сан-
нйс. Следовательно, оно должно быть 
добавлено в конце моего настоящего имени А.Ч. 
Бхактиведнта. А что касается приставки 
«Свами», ее должен использовать каждый 
саннйс, но двойное «Свами» (Свами А.Ч. Бхак-
тиведнта Свами) выглядит не очень хорошо. 
Окончание «Свами» необходимо, потому 
что это мое саннйса-имя. Первое «Свами» 



может быть преобразовано в «Госвм», 
которое находится в том же укладе, что и 
Свами. Поэтому я использую приставку «Три-
данди Госвм» и окончание «Свами», как я 
напечатал на моей карточке, которую здесь 
прилагаю. Так будет хорошо. Небольшими 
буквами эта приставка может быть напи-
сана над моим именем — «Триданди Госвм». 
Саннйс-вайшавов называют «Триданди 
Госвм», а саннйс-майявади — только 
«Свами».

После учреждения миссии нашего Гуру Махрджа, 
Международного общества сознания Кшы, в запад-
ном мире, наш Гуру Махрдж указал в письме к 
одному из старших учеников, что хочет, чтобы все его 
ученики, обладающие необходимой квалификацией, 
продолжали бы носить титул «Бхактиведнта». Благо-
даря успешной проповеднической кампании нашего 
Гуру Махрджа, титул «Бхактиведнта» теперь стал 
известен во всем мире, особенно в связи с комментари-
ями Бхактиведнты к «рмад-Бхагаватам».

В настоящее время существует множество «Бхакти-
веднт» в различных частях нашей сампради, но что 
касается реализации смысла «Бхактиведнты», наш 
Гуру Махрдж установил стандарты во всех отноше-
ниях, и другим вайшавам с этим почетным титулом 
надлежит соответствовать требованиям этих стан-
дартов, которые установил наш Гуру Махрдж как 
проповедник мирового класса. Конечно же, следует 
опасаться быть «Бхактиведнтой» только на словах.





11

В западном сообществе вайшавов часто счи-
тается, что титул «Прабхупда» относится 
только к рле А.Ч. Бхактиведнте Свами 

Прабхупде. Однако и на Западе, и в других местах 
мира есть много вайшавов, которые являются уче-
никами рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура 
или учениками учеников рлы Бхактисиддхнты 
Госвм, и для них титул «Прабхупда» относится к 
Сарасват хкуру.

«Прабхупда» — это титул, применимый не только 
к рле А.Ч. Бхактиведнте Свами Прабхупде или 
даже к рле Бхактисиддхнте Сарасват Госвм 
Прабхупде. В то же время титул «Прабхупда» — это не 
просто ничем не выделяющийся или общий термин, 
применимый ко всем без исключения духовным учите-
лям. Поскольку титул «Прабхупда» был принят очень 
немногими истинными чрьями Гауя-вайшавов, 
он действительно должен указывать на духовного учи-
теля исключительного статуса и трансцендентных 
качеств.

Если мы исследуем этимологическое и онтологиче-
ское значение титула «Прабхупда», мы, безусловно, 
придем к выводу, что он указывает на того, кто пред-
ставляет глубочайшее проявление Гауя-сампради 

Глава 3

МАХПРАБХУ КАК ПРАБХУПДА



12

Махапрабху как Прабхупада

в терминах ргнуга-бхакти и рпнуга-бхаджана, 
наиболее возвышенных концепций служения Богу в 
спонтанной божественной любви.

В классической Гауя-сампраде было всего 
несколько личностей, которые удостоивались титула 
Прабхупды, например: рла А.Ч. Бхактиведнта 
Свами Прабхупда, рла Прабхупда Бхактисид-
дхнта Сарасват хкур, рла Джва Госвм 
Прабхупда, рла Рпа Госвм Прабхупда, р 
Прабхупда Адвайта чрья, р Прабхупда Нитья-
нанда Авадхта и р Прабхупда Кша Чайтанья, 
который является изначальным Прабхупдой.

к мира кахе — ми баа бхгйавн
мора гхе прабху-пдера хабе авастхна

Кази Мишра сказал: «Мне очень повезло, что 
Господь всех прабху (Прабхупда) останется в моем 
доме» (Ч.-ч., Мадхья-лл, 10.23).

На этот текст рла Бхактисиддхнта Сарасват 
дает следующий комментарий:

р Чайтанья Махпрабху — Сама Верхов-
ная Личность Бога, р Кша, и все Его слуги 
обращаются к Нему как к Прабхупде. Это 
означает, что многие прабху находят прибе-
жище у Его лотосных стоп.

Из приведенного выше стиха и утверждения рлы 
Бхактисиддхнты ясно, что Махпрабху был также 
известен как Прабхупда. Было много учителей, 
Госвм (держащих чувства под контролем), таких, как  
Рмнанда Рй, Сварпа Дмодара, Говинда дс, Срваб-
хаума Бхачрья, Рпа Госвм, Сантана Госвм, 
Рагхунтха дса и многие другие, которые нашли 



13

Прабхупда виджая

прибежище у лотосных стоп Господа. рла А.Ч. Бхак-
тиведнта Свами Прабхупда в своем ком-ментарии к 
приведенному выше стиху указывает следующее:

К чистому вайшаву обращаются как к 
прабху, и это обращение является этикетом, 
соблюдаемым вайшавами. Когда многие 
прабху находятся под кровом лотосных 
стоп другого прабху, к нему обращаются как 
к Прабхупде. К р Нитьянанде Прабху и 
р Адвайте Прабху также обращаются как 
к Прабхупде. р Чайтанья Махпрабху, 
р Адвайта Прабху и р Нитьянанда 
Прабху — все они являются вишу-тат-
твой, Верховной Личностью Бога, Господом 
Вишу. Поэтому все живые существа нахо-
дятся под Их лотосными стопами. Господь 
Вишу — вечный Господь каждого, а пред-
ставитель Господа Вишу — доверенный 
слуга Господа. Такой человек действует как 
духовный учитель для вайшавов-неофитов; 
поэтому духовный учитель столь же уважаем, 
как р Кша Чайтанья или Сам Господь 
Вишу. По этой причине к духовному учителю 
обращаются: О Вишупада или Прабхупда. 
К чрье, духовному учителю, другие обычно 
почтительно обращаются как к рпде, а 
к получившим посвящение вайшавам обра-
щаются как к Прабху. Прабху, Прабхупда и 
Вишупда описаны в богооткровенных писа-
ниях, таких, как «рмад-Бхгаватам», 
«Чайтанья-чаритмта» и «Чайтанья-бх-
гавата». В этом отношении эти писания 
представляют собой свидетельства, призна-
ваемые чистыми преданными.



14

Махапрабху как Прабхупада

Можно сказать, что ко всем личностям вишу-тат-
твы можно обращаться как к Прабхупде, поскольку 
Они являются прибежищем всех живых существ. 
Однако в отношении рлы Рпы Госвм Праб-
хупды и тех личностей, которые носят титул 
Прабхупды начиная с того времени, мы отмечаем 
особую черту — они понимали сокровенное сердце 
Махпрабху.

Когда р Чайтанья Махпрабху жил в Пур, рла 
Рпа Госвм сочинил стих и, написав его на паль-
мовом листе, отправился искупаться в океане. В его 
отсутствие р Чайтанья Махпрабху посетил место 
жительства Рпы Госвм и увидел стих, написанный 
на листе:

прийа со ‘йа кша сахачари куру-кшетра-милитас
татхха с рдх тад идам убхайо сагама-сукхам

татхпй анта-кхелан-мадхура-мурал-пачама-джуше
мано ме клинд-пулина-випинйа спхайати

Моя дорогая подруга, это — тот самый Кша, мой 
возлюбленный, с которым ныне я встретилась 
здесь, на Курукшетре. И я — та же самая Рдх, и мы 
оба чувствуем одну и ту же радость единения — и 
все же мой ум тоскует по лесу на берегу Клинд, 
где пятая нота Его флейты сладко играет в моем 
сердце (Ч.-ч., Антья-лл, 1.79).

р Чайтанья Махпрабху прочитал этот стих и Его 
охватила экстатическая любовь. Когда Рпа Госвм 
вернулся, Махпрабху дал ему легкую пощечину и 
сказал: «Мое сердце очень сокровенно. Как ты узнал, 
что Я думаю подобным образом?» Сказав это, р Чай-
танья Махпрабху крепко обнял Рпу Госвм.

Затем Махпрабху спросил Сварпу Дмодару: 



15

Прабхупда виджая

«Как Рпа мог понять Мое сердце?» Сварпа Дмодара 
ответил: «Я вижу, что Ты уже одарил его Своей бес-
причинной милостью, иначе Рпа не смог бы понять 
Твои мысли». После этого Махпрабху был очень дово-
лен и попросил Сварпу Дмодару любезно дать Рпе 
Госвм дальнейшие наставления о трансцендентных 
вкусах, раса-таттве.

Через некоторое время Махпрабху снова посетил 
Рпу Госвм в сопровождении Сварпы Дмодары, 
Рмнанды Ря и других. Махпрабху попросил Рпу 
Госвм прочитать несколько стихов, которые он 
написал. Рпа Госвм, будучи по натуре очень скром-
ным и застенчивым, хранил молчание. Затем Сварпа 
Дмодара прочитал предыдущий стих, составленный 
Рпой, а также еще один стих:

туе таавин рати витануте тувал-лабдхайе
кара-кроа-каамбин гхаайате каррбудебхйа спха
чета-пргана-сагин виджайате сарвендрй кти

но джне джанит кийадбхир амтаи кшети вара-двай
 

Я не знаю, сколько нектара в этих двух 
слогах — «кш-а». Когда воспеваешь святое имя 
Кшы, оно словно танцует во рту. Затем хочется, 
чтобы ртов было больше и больше. Когда это Имя 
попадает в ушные раковины, мы желаем многих 
миллионов ушей. И когда Святое Имя танцует в саду 
твоего сердца, оно подчиняет деятельность ума, и 
тогда все чувства замирают (Ч.-ч., Антья-лл, 1.99).

Услышав эти стихи, составленные Рпой Госвм, 
все вайшавы возликовали. Рмнанда Рй особенно 
выказал интерес к тому, что написал Рпа Госвм. 
Очень довольный им, Рмнанда Рй начал восхвалять 
качества Рпы Госвм, как если бы у него была тысяча 
ртов. Рмнанда Рй сказал: «Это не поэтическое про-



16

Махапрабху как Прабхупада

изведение, это — непрерывный поток нектара. В самом 
деле, это — суть всех величайших осознаний. Замеча-
тельные описания Рпы Госвм — это великолепные 
композиции трансцендентных любовных отношений 
Рдхи и Кшы. Слушание этих стихов погрузит сердце 
и уши каждого в водоворот высшего трансцендентного 
блаженства».[1]

Важность восхвалений, предложенных Рпе 
Госвм Сварпой Дмодарой и Рмнандой Рем, 
становится существенно более значимой, если мы 
примем во внимание, кем являются эти личности в 
онтологической иерархии духовного мира. По словам 
Кшадса Кавирджи Госвм, автора «Чайтанья-ча-
ритмты», Рмнанда Рй был гоп в Кша-лле по 
имени Викха, а Сварпа Дмодара был гоп по имени 
Лалит-сакх. Как Лалит, так и Викха являются 
вечными близкими спутницами рмати Рдхрн. 
Лалит и Викха считаются личными проявлениями 
настроения служения рмати Рдхрн, поэтому 
они являются двумя главными помощницами в любов-
ных отношениях мдхурьи между Рдхой и Кшой.

Непосредственно под началом Лалиты-сакх в мд-
хурья-расе служат маджар, юные пастушки. Эта 
маджар-группа слуг в основном состоит из новоо-
бращенных мдхурья-расы, и из-за их юного возраста 
им был дан самый сокровенный вид чистого служения 
Рдхе и Кше. Наши чрьи рекомендовали нам отно-
ситься к группе маджар с величайшим уважением 
и вниманием.

Когда Рдха и Кша находятся в потаенном месте, 
старшие сакх не любят приближаться в это время к 
Божественной чете, опасаясь причинить даже неболь-

1	 Ч.-ч., Антья-лл, 1.92 – 1.96 – прим. редактора



17

Прабхупда виджая

шое беспокойство. В это время Рдх и Кша могут 
испытать некоторую застенчивость перед старшими 
сакх. Но юные гоп, маджар, могут войти туда, 
не нарушая свободного общения Рдхи и Кшы. Эту 
маджар-группу слуг в мдхурья-расе возглавляет 
гоп по имени Рпа Маджар. Чтобы совершить 
свое служение, маджар во главе с Рпой Маджар 
иногда отправляются в то место, где Рдха и Кша 
вовлечены в интимные божественные любовные 
игры. Такая высокая и интимная сфера служения недо-
ступна ни одной другой группе слуг, кроме маджар. 
Рпа Маджар, возглавляющая эту группу, явилась в 
гаура-лле как рла Рпа Госвм, и р Чайтанья 
Махпрабху предоставил ему высшее положение главы 
Гауя-сампради (рпнуга-сампради). Наш к-
ш-гуру, рла Бхакти Ракшак рдхар Дев-Госвм 
Махрдж, обычно говорил:

Этот лагерь, сампрадя р 
Чайтаньи Махпрабху, известен как рпну-
га-сампрадя. Там находятся наша судьба и 
наше достояние. Теперь мы должны вести себя 
так, чтобы естественным образом мы могли 
соединиться с этой высшей, чистейшей духов-
ной концепцией, находясь здесь. Мы не должны 
позволять себе удовлетворяться ничем мень-
шим, чем этот наивысший идеал. Это должно 
быть высшей целью нашей жизни.

Итак, истинное значение рпнуги-бхаджана — не 
менее, чем идеал наивысшей духовной концепции. 
Следуя по стопам рлы Рпы Госвм, всегда желая 
Его милости, падая ниц к Его лотосным стопам, снова 
и снова молясь быть пылинкой у Его лотосных стоп и 



18

Махапрабху как Прабхупада

быть принятым в Его группу слуг  — это рпнуга-бхад-
жан. Вот что значит быть последователем рлы Рпы 
Госвм! Вот что значит иметь титул «Прабхупда»!

Эта концепция наиболее полно выражена в песне 
Нароттамы дса хкура под названием «р Рпа-
маджар-пада». Эта песня — высший бхаджан , 
который исполняют последователи линии рпнуги.

р-рпа-маджар-пада, сеи мора сампада
сеи мора бхаджана-пджана

сеи мора пра-дхана, сеи мора бхараа
сеи мора джванера джвана

Лотосные стопы р Рпы-маджар — мое сокро-
вище и объект моего поклонения. Они — богатство 
моего существования, мое украшение и жизнь моей 
жизни.

сеи мора раса-нидхи, сеи мора вч-сиддхи
сеи мора ведера дхарм

сеи врата, сеи тапа, сеи мора мантра-джапа
сеи мора дхарм-карм

Они — мой океан расы и совершенство моих жела-
ний. Для меня они —  дхарма Вед. Они — цель моих 
обетов, аскез и повторения моих мантр. Они — цель 
моей религиозной деятельности.

анукла хабе видхи, се-паде хаибе сиддхи
ниракхиба э дуи найане

се рпа-мдхур-ри, пра-кувалайа-а
прапхуллита хабе нии-дине

Благодаря этим двум лотосным стопам все мои дей-
ствия станут благоприятными, и будет достигнуто 
совершенство. Этими двумя глазами я, наконец, 
смогу видеть. И днем, и ночью сладкие волны, исхо-
дящие от стоп р Рпы-маджар, будут сиять, 
как луна, на лотосе моего сердца.



туй адарана-ахи, гарале джрала дех
чира-дина тпита джвана

х х рпа кара дай, деха море пада-чхй
нароттама лайла арана

Змеиный яд разлуки с Тобой истощил мое тело, и 
жизнь моя проходит в страданиях от бесконечной 
горячки. О Рпа! Будь милостив ко мне. Дай мне 
прохладу тени Твоих лотосных стоп, так как Нарот-
тама обрел прибежище в Тебе.

Вывод состоит в том, что этимологически «Праб-
хупда» подразумевает духовного учителя, у стоп 
которого нашли прибежище многие компетентные 
личности. Более того, онтологическое значение титула 
«Прабхупда» относится к тому, кто знает сердце 
р Чайтаньи Махпрабху и знает, как извлечь 
сокровенные тональности преданного служения 
(уннатоджджвала-раса) из лотосных стоп р Чайта-
ньи Махпрабху, подобно тому, как шмели извлекают 
нектар из цветка лотоса.

В дополнение к этому, не будучи приверженцем 
и послушным слугой сокровенного течения потока 
преданного служения, уннатоджджвала-расы , 
выраженного рлой Рпой Госвм, нельзя быть 
истинным последователем Прабхупды.

Все, стремящиеся к преданному служению (сми-
ренно включая и нас), должны пытаться проникнуть в 
глубокий и таинственный смысл кшнуилана бхак-
тир-уттама в линии Рпы Госвм. В этом состоит 
истинная суть учения Прабхупды р Чайтаньи 
Махпрабху.





21

Е сли мы выйдем в океан на лодке, мы можем 
ориентироваться в направлении пункта 
назначения по звездам. Звезды сравнивают 

со знанием Вед. Одна из звезд на небе называется Дхру-
ва-лока. В современной науке Дхрува-лока называется 
Полярной звездой. Если мы находимся в океане и 
теряем из виду эту звезду, тогда все другие звезды нам 
не помогут — мы заблудимся в океане. Полярная звезда 
не двигается. Она неподвижно находится в одном 
месте.

р Гуру можно сравнить с Полярной звездой, 
потому что с помощью гуру мы можем извлечь огром-
ную пользу из ведических знаний. Но без помощи 
духовного учителя мы будем сбиты с толку в наших 
попытках.

Веды иногда сравнивают с «джунглями знания» — и 
не просто с обычными джунглями, а с очень густыми 
джунглями. В этом материальном мире мы уже нахо-
димся в джунглях материальных заблуждений, и, если 
мы хотим искать Бога, мы должны выбраться из этих 
джунглей. Чтобы завершить наш поиск, мы можем 
заняться изучением Вед. Но если мы изучаем Веды 
без помощи гуру, мы можем в конце концов прийти к 

Глава 4

НАСКОЛЬКО ВЕЛИК РЛА ПРАБХУПДА?



22

Насколько велик рла Прабхупда?

выводу, что Бога нет. Или мы можем сделать вывод, 
что есть много богов. Или, что хуже всего, мы можем 
заключить, что «Я есть Бог», «все мы — Бог». Таким 
образом, без помощи гуру мы можем сбиться с толку и 
окончательно погибнуть.

В ведической литературе существует много 
разных мнений. В «Вишу-пуре» говорится, что 
Вишу — Всевышний. В «ива-пуре» говорится, что 
ива — Всевышний. В «Мркаея-пуре» говорится, 
что Дург — Всевышняя. А в Упанишадах упоминается 
аха брахмсми — «Я — Брахман». Поэтому можно поду-
мать, что есть много богов, или, если существует так 
много богов, то Бога нет вообще. Мы можем думать, что 
то, что говорят Веды, не может быть правдой, потому 
что существует слишком много очевидных проти-
воречий. Или мы можем принять аха брахмсми 
как окончательный вывод, и поэтому верить, что все 
мы — Бог. Вот что происходит с людьми, изучающими 
Веды без помощи истинного гуру.

рла Вьясадева составил Веды, разделив их на 
четыре части — «Атхарва-веду», «Сма-веду», «г-веду» 
и «Яджур-веду». Затем он составил Пуры и другую 
литературу. Наконец, он записал «Веднта-стры». 
«Веднта» означает окончательное знание. Явив это 
знание, Вьясадева попытался завершить свои лите-
ратурные труды, подвести знанию итог. Однако 
после того, как он завершил «Веднта-стры», Вьяса 
все еще не чувствовал удовлетворения. Он не был 
удовлетворен собой внутренне — его ум был обеспо-
коен. Он пересек океан знаний, но все равно остался 
неудовлетворенным.

Затем пришел Нарада Муни, гуру Вьясадевы, и 
Вьясадева спросил его, почему он не чувствует удов-



23

Прабхупда виджая

летворения. Нрада Муни сказал: «На самом деле 
ты — обманщик. Ты обманул людей всего мира, потому 
что ты лишь косвенно описал правду. Без непосред-
ственного описания ллы р Кшы, Верховной 
Личности Бога, ты еще не воздал должное истине. 
Теперь тебе нужно передать смысл всего этого в одной 
книге». После этого Вьясадева написал «Бхгава-
та-пуру», «рмад-Бхгаватам».

«Бхгаватам» — это естественный комментарий к 
«Веднта-страм». Послание «Бхгаватам» кратко изла-
гается в Первой песни — кшас ту бхагавн свайам. 
Из всех дэвов и воплощений Верховного Господа 
Кша является Верховным и Изначальным Богом. 
Вьясадева открыл в «Бхгаватам», что Кша — это 
рая-таттва. В других ведических писаниях Вья-
садева раскрывает рая-таттву только частично, а 
не полностью. Если ты — призрак, то ива, известный 
как Бхтантха, является твоей раей (прибежищем). 
ива пребывает в местах кремации и дает прибе-
жище многим призракам. Если ты — материалист, то 
Дург — твоя рая. Если ты материалист, то мило-
стью Дурги ты получаешь всё от этой материальной 
природы. Но когда мы готовы к совершенству жизни, 
Вьясадева открывает, что Нрйаа — это рая-тат-
тва, потому что Нрйаа обитает на Вайкухе, 
которая находится над материальным миром, и все 
сущее находит в Нем прибежище.

В «рмад-Бхгаватам» Вьяса раскрывает, что 
высший уровень называется «Голока». Если мы 
отправимся в высшее место на Вайкухе и взгля-
нем на духовное небо, оттуда мы увидим область, 
известную как Голока Вндвана. Голока Вндвана 
находится выше Вайкухи, и в том месте — р р 
Рдх-Кша — Всевышние.



24

Насколько велик рла Прабхупда?

Кша вечно пребывает на Голоке Вндване, давая 
прибежище всем Своим преданным. Поэтому Вьясадева 
описал, что лотосные стопы Кшы — высшее прибе-
жище всех живых существ. Кша также подтверждает 
это — джва бхта сантана. Кша говорит в «Бхага-
вад-гте», что все эти джвы произошли из Него. Все 
живые существа — Его неотъемлемые частицы. Он — их 
окончательное прибежище.

Итак, самый дорогой представитель Кшы прихо-
дит в этот мир, чтобы изложить послание Вьясадевы, 
что Кша — Верховная Личность Бога. Со времен 
Вьясадевы в мире было много гуру, но никто из них 
не разъяснил это окончательное заключение. Кто-то 
может спросить: «Есть ли что-то особенное в вашем 
Прабхупде, в вашем гуру?» Естественно, мы скажем: 
«О, конечно, в нашем гуру есть много особенных вещей». 
Даже если наш гуру никогда не покидал деревню, в 
которой он родился, мы все равно будем думать, что 
у нашего гуру много особых качеств. А если нас о них 
спросят, мы скажем: «Мой гуру спас меня из океана 
невежества. Это — особое качество, которое отличает 
нашего гуру от всех остальных и делает его особенно 
дорогим для нас». 

о аджна-тимирндхасйа джнджана-алкайа
чакшур унмлита йена тасмай р-гураве нама

Я выражаю почтение р Гуру, открывшему мне 
глаза, покрытые тьмой невежества, умастив их 
божественным знанием.

Без гуру наши глаза покрыты тьмой. Мы рождены во 
тьме, в неведении, но наш гуру открывает нам глаза 
светом факела знания. Это — общий аспект отноше-
ний между всеми истинными гуру и добросовестными 
учениками.



25

Прабхупда виджая

Но о нашем Гуру Махрдже, рле А.Ч. Бхак-
ти-веднте Свами Прабхупде, мы должны сказать, что 
в нем есть отличительная особенность, которая встре-
чается очень редко, и до сих пор мы не видели, чтобы 
она в ком-то повторялась. Что это за особенность? Он 
вывез из Индии то, что раньше было известно только 
наиболее культурным духовным слоям индийского 
общества, и распространил это в каждом городе и 
деревне по всему миру.

птхвите чхе йата нагарди грма
сарватра прачра хаибе мора нма

В каждом городе и деревне мира будет воспеваться 
Мое Святое Имя (Чайтанья-бхгавата, Антья-кхаа, 
4.126).

Это — предсказание р Чайтаньи Махпрабху, 
согласно которому Святое Имя Кшы будет распро-
странено в каждом городе и деревне. По милости и 
наставлению рлы Прабхупды Святое Имя Кшы 
распространилось по всему миру. До отдаленных мест 
на севере, таких, как Сибирь, и глубоко в южные пре-
делы Африки и Австралии, к Китаю на Дальнем Востоке 
и через весь западный мир — Святое Имя и поклонение 
Рдхе-Кше было распространено повсюду под руко-
водством рлы Прабхупды.

Гуру или великий чрья может распространить 
сознание Кшы в деревне или даже в штате или 
стране, но способность распространить сознание 
Кшы по всему миру, действительно, чрезвычайно 
редка. Например, Рмнуджчрья, великий свя-
той-вайшав, распространил вишу-бхакти в 
Тамилнаду, Карнатаке и Андхра-Прадеше. Рмнуджа 
считается воплощением акти Ананты, но, когда он 



26

Насколько велик рла Прабхупда?

проповедовал в Керале, он не был принят, и его попро-
сили уйти. Кто может говорить лучше, чем Ананта, у 
которого тысяча уст и который знает все Веды!? Но даже 
в этом случае Рмнуджа не добился успеха в Керале.

В Карнатаке есть место под названием Тоннур, где 
Рмнуджа провел дебаты с шестьюдесятью тыся-
чами джайнских философов и победил их. В то время 
Ананта лично проявился через Рмнуджу, победил 
и обратил джайнов. Если вы посетите храм Йога-На-
расиха в Тоннуре, вы увидите божество Рмнуджи, 
а за ним — Ананту. В «Стхала-пуре» говорится, что 
Сам Господь Ананта пришел туда и, используя много-
численные уста, провел дебаты с учеными-джайнами 
и победил их всех. Итак, Рмнуджа действи-
тельно был очень великой личностью, но он смог 
успешно распространить свою миссию только в трех 
штатах — Тамилнаду, Карнатаке и Андхра-Прадеше.

Еще одним великим святым в Индии был Мадхвч-
рья. Считается, что он был аватрой Бхмы и Вю. Но 
он смог успешно распространить свою миссию только 
в Карнатаке. Фактически, за пределами Карнатаки 
никто не слышал о Мадхвчрье. Конечно, иногда 
он проповедовал в Врас, но жители Врас 
никогда не становились последователями Мадхвч-
рьи. Врас оставался тем, чем был всегда, — местом 
философов-мйявд.

И Рмнуджа, и Мадхвчрья действительно были 
великими личностями, но их духовное влияние было 
более или менее региональным. Однако во времена 
рлы Прабхупды он не только имел влияние в 
нескольких штатах Индии, но и двенадцать раз объе-
хал весь мир, и успешно распространил свою миссию. 
Благодаря его проповеди имя Кшы и вайшавизм 
известны почти во всех странах мира. Учитывая 



27

Прабхупда виджая

это, мы можем спросить: «Насколько велик рла 
Прабхупда?»

Если миссия Рмнуджи, который обладает акти 
Ананты, была успешной только в трех штатах, а 
миссия Мадхвчрьи, который является сочетанием 
Бхмы и Вю, была успешной только в одном штате, то 
какова сила и величие того человека, кто распростра-
нил сознание Кшы по всему миру? Насколько велик 
рла Прабхупда?

Когда Рмнуджа и Мадхвчрья путешество-
вали по Индии для распространения своих миссий, 
им приходилось справляться с противостоящими 
представителями индуизма, буддизма, ислама, мате-
риалистами и мйявд. Но когда рла Прабхупда 
путешествовал по всему миру, чтобы распространить 
сознание Кшы, ему пришлось бороться со всем 
вышеперечисленным и многим другим. Ученые, кото-
рые держат во власти весь мир, были особенно грозным 
противником сознания Кшы, но рла Прабхупда 
победил их, и многие из них сдались и стали его 
учениками.

рле Прабхупде приходилось сражаться со мно-
гими противоборствующими элементами в странах, 
где культура совсем не способствовала духовному про-
движению в сознании Кшы. Тем не менее, он основал 
более ста храмов, рамов и общин сознания Кшы 
по всему миру.

Мы можем попытаться представить себе, кем он 
был, какая сила стояла за ним и какова была его 
вечная духовная сущность. Некоторые из вели-
чайших вайшавов, с которыми мне когда-либо 
доводилось встречаться, считали рлу Прабхупду 
акти Нитьянанды-Баладевы.



28

Насколько велик рла Прабхупда?

Рмнуджа обладал акти Ананты, но 
А нанта — ама  Баладевы. Ама  означает 
«часть» — Баладева является источником Ананты. 
Имя «Баладева» означает полное духовное могуще-
ство и энергию Бога. В гаура-лле Нитьянанда Прабху 
и Баладева считаются неотличными. Многие великие 
трансценденталисты нашего времени, которые были 
свидетелями достижений нашего Гуру Махрджа, 
пришли к выводу, что он был акти Нитьянанды 
Прабху, актйвеа-аватрой. Это означает, что он 
был уполномочен акти р Нитьянанды Прабху рас-
пространять сознание Кшы по всему миру.

В наши дни мы можем встретить свами или гуру 
(особенно в Индии), у которого много учеников, и 
когда его спрашивают: «Кто Вы?», он говорит: «Я — Бха-
гаван, я — Бог!», или он может сказать: «Я джагат-гуру 
(духовный учитель Вселенной)». Но когда нашего Гуру 
Махрджа рлу Прабхупду спрашивали: «Кто Вы?», 
он говорил: «Я — покорный слуга моего Гурудева. Моя 
единственная заслуга в том, что я — послушный слуга 
указаний своего гуру. Весь мой успех обусловлен мило-
стью моего гуру».

Хотя многие великие преданные считают, что наш 
Гуру Махрдж был актйвеа-аватрой Нитья-
нанды Прабху, тем не менее, по его собственным 
словам, он считал себя смиренным слугой своего гуру. 
У нашего Гуру Махрджа было такое умение видеть 
перспективу, что он мог бы привести весь мир к тому, 
чтобы он стал сознающим Бога, сознающим Кшу, но 
он по-прежнему считал себя смиренным слугой своего 
гуру.



Если у нас есть любовь к кому-то, мы, конечно же, 
можем преувеличивать его качества, потому что 
это — естественный путь любви. Но даже отбросив всякое 
преувеличение из-за любви к нашему Гуру Махрджу, 
если мы скажем, что рла Прабхупда был одним из 
величайших святых, когда-либо приходивших на эту 
Землю, это не может быть воспринято как преувеличе-
ние — его жизнь и достижения служат доказательством 
его величия. 

(Из лекции, прочитанной в день явления рлы 
Прабхупды в Говиндадж Гарденз, Индия, 1 сентября 
2002 г.)





31

Я хотел бы сказать несколько слов о рле 
Прабхупде. Сегодня я думал о Его Боже-
ственной Милости и, в частности, о трех 

вещах — его миссии, его высшем идеале и его дости-
жениях. Каждый из этих предметов, действительно, 
может стать темой целой книги.

Его миссия — это миссия всех Гауя-вайшавов, 
особенно тех, кто является последователями рлы 
Бхактивиноды хкура и рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура в настоящее время. Недавно, по 
случаю Вьяса-пджи рлы рдхара Махрджа, 
мы упомянули название «р Чайтанья Сра-
сват» — «р Чайтанья» означает «р Кша 
Чайтанья Махпрабху», а «Срасват» означает «от 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура». 
Это — наша линия Гауя-вайшавизма. Миссия 
нашего Гуру Махрджа — это миссия всех этих вай-
шавов со времен Чайтаньи Махпрабху до рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура и тех, кто пошел 
по его стопам.

Идеалы нашего Гуру Махрджа также являются 
высшими идеалами всех Гауя-вайшавов. Когда 

Глава 5

МИССИЯ, ИДЕАЛ И

ДОСТИЖЕНИЯ ПРАБХУПДЫ



32

Миссия, идеал и достижения Прабхупды

начинается наша жизнь, у нас может быть немного 
сукти из наших прошлых жизней. Те, кто родился 
в Индии, наделены некоторыми великими сукти. 
Однажды Прабхупда сказал, что муравью в Индии 
повезло больше, чем человеку, рожденному в другой 
стране. На той же неделе он также сказал, что рик-
ша-валла во Вндване выше президента Соединенных 
Штатов. Если вы поговорите с несколькими пожи-
лыми рикша-валлами и, если у вас будет возможность 
встретиться с президентом Соединенных Штатов, 
вы поймете, что он имел в виду. У того, кто родился в 
Индии, есть сукти, и они начинают жизнь с этого. Те, 
кто родился в других странах, не имеют сукти, и мы 
должны начать жизнь с этой стадии. Но независимо 
от того, с чего мы начинаем жить, очень немногие, 
если вообще кто-либо из нас, рождаются с высокими 
идеалами. В Гауя-вайшавизме существует чрез-
вычайно высокий идеал, и это подтверждается 
жизнями великих чрьев со времен р Чайтаньи 
Махпрабху. Таким образом, высокий идеал нашего 
Гуру Махрджа — это тот же идеал, который разде-
ляют все истинные вайшавы.

Таким образом, его миссия и идеал те же, как и у 
других Гауя-вайшавов, но что касается его дости-
жений, можно сказать, что такое возможно только в 
мечтах. рла рдхар Махрдж сказал: «Свами 
Махрдж сотворил чудо». Что такое чудо? Чудо — это 
что-то за пределами наших возможностей, за преде-
лами обычных человеческих сил. рла рдхар 
Махрдж также сказал: «Божество снизошло через 
него и действовало через него. р Нитьяннда Прабху 
лично жил в нем. Нитьяннда Прабху жил в теле 
Свами Махрджа и двенадцать лет танцевал и творил 



33

Прабхупда виджая

чудо по всему миру». В отношении достижений рлы 
Прабхупды я также слышал, как многие из наших 
друзей и доброжелателей в Гауя-матхе цитировали 
этот стих:

птхивте чхе йата нагарди грма
сарватра прачра хаибе мора нма

В каждом городе и деревне мира будет воспеваться 
Мое Святое Имя (Чайтанья-бхгавата, Антья-кхаа, 
4.126).

Мы не можем понять, как это произошло. Как 
Святое Имя Кшы будет воспеваться в каждом городе 
и деревне мира? Вы когда-нибудь были в Хартуме в 
Судане, Аддис-Абебе в Эфиопии или Уганде? Вы ког-
да-нибудь были в глухой деревне в Чили? В настоящее 
время вы можете отправиться в любое место на земном 
шаре, и имя Кшы будет там, чтобы приветствовать 
вас. Некоторые люди говорят, что «Харе Кша» стало 
«нарицательным», но на самом деле имя «Кша» — не 
нарицательное, это — Божественный звук. В 1970-х я 
побывал в древнем городе Омане в Северной Африке. 
Когда мы вышли из самолета, носильщик багажа 
посмотрел на меня и сказал: «Харе Кша!» Мы думали, 
что это мы несем туда Святое Имя, но этот парень был в 
Лондоне и видел там преданных, поэтому, увидев нас, 
он вспомнил: «О, люди Харе Кша». От отдаленных 
деревень аборигенов Африки до Трафальгарской пло-
щади в Лондоне и до Таймс-сквер в Нью-Йорке — имя 
Кшы есть во всем мире. В этом заслуга рлы Праб-
хупды. рла рдхар Махрдж имел обыкновение 
говорить: «Мы так гордимся тем, что сделал Свами 
Махрдж. Мы так гордимся. Мы не могли и предста-
вить, как это произойдет. Он сотворил чудо».



34

Миссия, идеал и достижения Прабхупды

Похоже, что с незапамятных времен Гауя-вай-
шавизму присуща такая особенность: всякий раз, 
когда есть чрья, в прошлом или настоящем, вокруг 
него возникают споры. Похоже, что это — наследие 
духовного мира. Даже внутри вечной ллы Кшы во 
Вндване существует спор — в лагере втсалья-расы 
есть некоторые претензии к лагерю мдхурьи. Может 
быть, наши споры происходят оттуда, а может быть, 
они просто возникают из-за природы этого мира, кото-
рый всегда полон противоречий. Тем не менее, исследуя 
жизни многих выдающихся личностей, мы видим, что 
их окружают споры. Одна из причин заключается в 
том, что вклад чрьи нарушает норму. В современном 
английском языке есть выражение — «сигнал к про-
буждению». Это как звонок будильника. Обитель этого 
мира инертна — она всегда хочет нас замедлить. рла 
Прабхупда обычно говорил, что, если саннйс оста-
ется на одном месте, он становится экспертом в еде и 
сне. Такова природа этого мира. Мы успокаиваемся и 
закостеневаем в своих привычках. Природа этого мира 
всегда тянет вниз, а не вверх. Те, кого мы называем ч-
рьями, привносят большой вклад. Они делают что-то, 
чтобы разбудить, и не только массы невежественных 
людей, они также часто устраивают встряску пре-
данным. Таким образом, всякий раз, когда среди нас 
появляется великая личность, кажется, что вокруг 
него всегда возникают споры, и наш Гуру Махрдж 
не был исключением. Споры приводят к жалобам, но 
это не новость. Здесь, во Вндване, есть определенные 
группы, которые утверждают, что рла Бхакти-
сиддхнта Сарасват хкур не был инициирован, 
поэтому всё, что последовало за ним, — бесполезно! 
Такая пропаганда была создана шестьдесят лет назад 
и распространялась в этих небольших группах. А 



35

Прабхупда виджая

теперь, в наши дни, и люди нашего возраста или даже 
моложе заявляют о том же. Они будут биться с нами, 
но мы их победим! В настоящее время существуют раз-
личные миссии преданных по всему миру, и все это 
благодаря рле Бхактисиддхнте Сарасват хкуру 
Прабхупде.

Наш Гуру Махрдж распространил достоинство 
Гауя-матха и Гауя-сампради по всему миру, и, 
чтобы это было понятно и никто не ошибался на этот 
счет, он приказал, чтобы логотип Гауя-мaтхa изо-
бразили  по обеим сторонам от ворот в его резиденции 
в Мйяпуре. Мы и есть Гауя-матх, и всякий, кто 
думает иначе, и слеп, и глуп. Наш Гуру Махрдж рас-
пространил то, что ему было дано по указанию рлы 
Сарасват хкура. В нашем современном мире все 
начинается с Бхактивиноды хкура и Бхактисид-
дхнты Сарасват хкура. Гауя-вайшавы, носящие 
шафрановую одежду, ведут свое начало от Сарасват 
хкура; ношение саннйса-даы берет свое начало 
от Сарасват хкура — так много вещей, которые мы 
делаем в этой проповеднической миссии, было начато 
им, и его последователи распространяют это повсюду, 
как в Индии, так и за рубежом. 

Мы не считаем, что наш Гуру Махрдж — един-
ственный проповедник, но мы должны сказать, что 
в современную эпоху его вклад был чем-то таким, о 
чем другие могли только мечтать. Было немыслимо 
представить, как это произойдет. Даже в своих мечтах 
он действительно не мог представить, как это прои-
зойдет! Однако у него всегда был очень позитивный 
настрой. Когда у него не было абсолютно ничего, кроме 
одежды, которую он носил, и нескольких книг, один 
человек в Нью-Йорке спросил его: «У Вас есть собствен-



ная миссия?» И рла Прабхупда сказал: «Да, у меня 
есть храмы по всему миру, во многих странах — просто 
они еще не проявлены». Но это было не просто заявле-
ние — он знал. Почему? У него была гуру-нишх. У него 
также была према, и он верил в наставления своего 
гуру. Он знал: «Я здесь по указанию Сарасват хкура, 
поэтому у меня будет полный успех». У него было это 
убеждение, и я это видел. Он имел обыкновение гово-
рить: «Мой Гуру Махрдж всегда рядом со мной».

Однажды я спросил рлу Бхакти Прамода Пур 
Махрджа: «Существуют ли магнитофонные записи 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура?» Он 
посмотрел на меня, как на глупца, и сказал: «Бб, Сара-
сват хкур всегда рядом с нами». Мы думаем, что нам 
нужен магнитофон, чтобы встретиться с ним, но те уче-
ники, у которых есть вера, знают, что он всегда с ними. 
Точно так же, если мы верим в нашего Гуру Махрджа, 
его присутствие и его благословения всегда с нами, а 
также сила, позволяющая преуспевать в следовании 
его указаниям. Мы должны искренне стараться следо-
вать им, и по Его милости мы сможем добиться успеха. 

(Из лекции, прочитанной в день ухода рлы 
Прабхупды во Вндване, 7 ноября 1994 г.)



37

О днажды я был в комнате рлы Праб-
хупды, незадолго до того, как он покинул 
этот мир. Присутствовали еще несколько 

саннйс, и рла Прабхупда попросил каждого 
из нас читать по одной локе для прославления 
гуру. Наконец, подошла моя очередь. К тому времени, 
однако, другие уже прочитали все те стихи, которые я 
знал наизусть. Итак, я начал:

нама о вишупдйа кша-прешхйа бхтале
шрмате бхактиведнта-свмн ити нмине

Затем я объяснил значение. Прабхупда помрачнел 
и ответил: «Это, конечно, хорошо, но тебе следует также 
выучить и другие локи». Пристыженный, я поклялся 
принять его наставления близко к сердцу.

Много лет и много выученных стихов спустя я ока-
зался в собрании преданных и услышал прекрасную 
локу, восхваляющую р Гуру, которая изначально 
была составлена Рагхунтхой Дсом Госвм в его 
«Мукта-чарите». Ее смысл был объяснен тогда же, и в 
глубине души я знал, что это была та лока, которую 
я должен был выучить, как того желал рла Праб-
хупда. Рассудив, что сегодня у меня может  быть не 

Глава 6

ЕГО БЕСЦЕННЫЙ ДАР



38

Его бесценный дар

слишком много времени для выступления, я написал 
короткое подношение рле Прабхупде, в котором 
обсуждается эта лока и ее глубокий смысл. Позвольте 
мне прочитать его вам.

Бесценный дар, который Его Божественная Милость 
р Вивчрья р рмад А.Ч. Бхактиведнта 
Свами Прабхупда так милостиво преподнес своим 
ученикам, последователям и, в конечном счете, всему 
миру, рла Рагхунтха Дс Госвм прекрасно выра-
зил в следующей молитве своему духовному учителю. 
То, что выраженно здесь Дсом Госвм, действительно 
является сутью нашей Гауя-сампради.

нма-решха манум апи ач-путрам атра сварпа
рпа тасйграджам уру-пур мтхур гошавт

рдх-куа гири-варам ахо рдхик-мдхав
прпто йасйа пратхита-кпай р гуру та нато ‛сми

Я полностью в долгу перед р Гуру. Почему? 
Потому что он преподнес мне так много бесценных 
даров. Каковы же они? Он дал мне высшую концепцию 
Святого Имени Кшы, высшую форму звука, которая 
содержит высший образ мысли, устремлений, идеала и 
всего остального. Он дал мне мою дкш-мантру, кото-
рая содержит особый вид мысленного созерцания для 
внутреннего наполнения моего сердца, и дал мне слу-
жение р ачнандане, сыну Матери ач.

рла Прабхупда привел меня в соприкосновение 
с лотосными стопами любимого личного помощника 
р Чайтаньи Махпрабху, р Сварпы Дмодары, 
который представляет Лалиту-дев, самую дорогую 
подругу рмат Рдхр.

рла Прабхупда привел меня в соприкосновение 
со рлой Рпой Госвм, главой нашей сампради, 



39

Прабхупда виджая

лично избранного р Чайтаньей Махпрабху для 
распространения бхакти-расы, высшего вкуса спонтан-
ной преданности, ргнуга-бхакти. рла Прабхупда 
дал мне связь со рлой Сантаной Госвм, который 
выверяет наше положение по отношению к ргну-
га-бхакти, давая нам самбандха-джну, или знание 
того, что есть что, и надлежащее знакомство со средой 
чистой преданности.

рла Прабхупда дал мне Матхур-маалу и р 
Вндван, где Рдх и Говинда вечно проводят свои 
любовные игры. В этой трансцендентной стране все 
леса, лианы, кусты, песчинки, холмы и вода — всё несет 
в себе память о лле Рдхи-Кшы. Теперь я постепенно 
знакомлюсь с обществом пастушков р Вндвана, 
их природой и их чувством любви к Кше.

рла Прабхупда подарил мне знакомство со р 
Рдх-куой, излюбленным местом игр Рдхи-Го-
винды, и с великим холмом Говардханой. И последнее, 
но не менее важное: рла Прабхупда дал мне вели-
кую надежду, что однажды меня примут в сокровенную 
группу слуг, которые всегда охотно служат лотосным 
стопам р р Рдхики-Мдхавы-сундары. Все эти 
непостижимые, бесценные дары даны рлой Праб-
хупдой. Поэтому я склоняюсь к Его лотосным стопам.

Эта молитва, несомненно, — описание всех тех чудес, 
которые являются бесценными дарами Его Боже-
ственной Милости рлы А.Ч. Бхактиведнты Свами 
Прабхупды.

Эти бесценные дары являются исключительной 
собственностью чрьев в цепи ученической преем-
ственности р Чайтаньи Махпрабху, начиная со 
рлы Рпы Госвм. Эти бесценные дары недоступны 
в других сампрадях или в трансцендентных учениях 



Вед. Эти бесценные дары доступны только по милости 
вечных спутников р р Рдхи-Говинды и р 
Чайтаньи Махпрабху, сошедших в этот мир с Голоки 
Вндваны и р Шветадвипы — Навадвпа-дхмы.

Если мы осознаем все эти чудеса, ради которых наш 
чрья О Вишупда Парамахаса р рмад А.Ч. 
Бхактиведнта Свами Прабхупда снизошел, чтобы 
явить нам их, тогда мы можем считать, что мы дей-
ствительно приблизились к лотосным стопам нашего 
гуру. Без этого понимания чего в действительности 
мы достигли? Пусть возвышенно сияющие концепции 
Рпы-Рагхунтхи навсегда осветят наши сердца.

Давайте всегда помнить о лотосных стопах нашего 
Божественного Учителя, который является благим 
источником вечной радости в сердцах своих предан-
ных слуг и который является пылающим факелом 
вдохновения для всех членов Гауя-сампради в деле 
распространения сознания Кшы во всем мире.

(Из лекции, прочитанной в день ухода рлы 
Прабхупды в храме Кшы-Балармы, Вндван, 
17 ноября 1993 г.)

 



41

Вопрос: Мы видим, что во все времена во всех истин-
ных парампарх в Индии брахма-гятр мантра 
не давалась женщинам, но Ваш духовный учитель 
(рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Прабхупда) делал 
это. Почему?

Нарасигха Махрдж: Это правда, что наш Гуру 
Махрдж давал женщинам брахма-гятр мантру, 
но это не беспрецедентно и не запрещено. Из стр 
мы видим, что женщинам и драм обычно никогда 
не предлагают мантра-дкшу (брахма-гятр). Эти два 
класса относятся к одному типу, и обычно последова-
тели ведической традиции считают их непригодными 
для получения мантры и выполнения всех обязанно-
стей, которые человек выполняет после получения 
мантра-дкши, таких, как изучение стр, соверше-
ние йги и йаджы. Тем не менее, мы обнаруживаем, 
что вара Пур, духовный учитель р Чайтаньи 
Махпрабху, принял Говинду Дса (дру) в качестве 
своего ученика, предложив ему соответствующие 
мантры. Говинда Дс был дрой по рождению и поэ-
тому не имел права на дкшу, но вара Пур принял 
его. Позже Срвабхаума Бхачрья усомнился в 
авторитете такого стандарта и спросил об этом у 
Махпрабху. Господь ответил, сказав:

Глава 7

ГЯТР-МАНТРА ДЛЯ ЖЕНЩИН



42

Гятр-мантра для женщин

прабху кахе — вара хайа парама сватантра
варера кп нахе веда-паратантра

Господь сказал: «И Верховный Господь, и вара 
Пур полностью независимы. Милость Господа и 
вары Пур не подчиняются никаким ведическим 
правилам и предписаниям» (Ч.-ч., Мадхья-лла, 
10.137).

рла Прабхупда был также подобен варе 
Пур — он был океаном милости (кп-синдху). В 
частности, ученые и осознавшие себя вайшавы 
признавали его актйвеей — проявленной энер-
гией р Нитьянанды Авадхты. р Нитьянанда 
Авадхта — олицетворение милости р Чайтаньи 
Махпрабху, и Он был уполномочен распространять 
сознание Кшы. Таким образом, рла Прабхупда 
принимал женщин в ученики так же великодушно, 
как и мужчин.

Нитьянанда Авадхта — это непосредственно р 
Баладева Прабху, с помощью которого проявляются 
игры Верховного Господа р Кшы. Не обладая 
энергией р Баладевы Прабху (р Нитьянанды 
Авадхты), никто не может стать представителем 
Верховного Господа в деле распространения сознания 
Кшы по всему миру.

Итак, наше первое соображение возникает с этой 
точки зрения — рла Прабхупда и его милость неот-
личны от милости Всевышнего. Поэтому мы с радостью 
принимаем его решения, даже когда так называемые 
«последователи Вед» ставят их под сомнение.

Но кто является истинным последователем Вед? Это 
не так уж и сложно понять. Тот, кто осознал смысл Вед, 
является истинным последователем Вед, а не просто 



43

Прабхупда виджая

те люди, которые придерживаются многочисленных 
правил и предписаний, содержащихся в страх. 
Таких людей традиционно называют смартами, но им 
обычно не хватает осознания в отношении конечной 
цели жизни.

Можно рассматривать действия уполномоченного 
представителя Верховного Господа как независимые 
и, таким образом, заключить, что даже его так назы-
ваемые несанкционированные действия должны быть 
приемлемы. Но если мы внимательно изучим Веды, 
Пуры и т. д., мы обязательно найдем философскую 
и практическую поддержку его деятельности, потому 
что чрья не действует из прихоти. 

Брахма-гятр является ведической по своей 
природе, и в ведической литературе мы находим 
множество примеров женщин, повторяющих ведиче-
ские мантры, таких, как Сарм, Индр, Лопмудр 
и Апл, и это лишь некоторые из них. Кроме того, в 
«г-веде» есть много мантр, провидцами которых были 
женщины. В своем комментарии к «Махбхрате» р 
Мадхвчрья объясняет, что Драупад была знатоком 
Вед:

вед апйуттамастрбхи кшдйбхиривкхил

Лучшие из женщин должны следовать за Драупад 
и изучать Веды (Махбхрата-ттпарья-нирая, 
29.33).

Регулярное повторение брахма-гятр мантры три 
раза в день теми, кто имеет надлежащее посвящение, 
называется сандхй-вандана. Мы находим в Сунда-
ра-кхае «Рмяы», что Ханумн ждал, пока Мать 
Ст совершит свою сандхй-вандану. Ханумн говорит:



44

Гятр-мантра для женщин

сандхй кла ман йм дхрувам эшйати джнак
надм ча имм ива джалм сандхй артхе вара варин

Зная, что это — время для сандхйи, вечно юная, с 
прекрасным обликом Джнак (Ст) непременно 
придет к этой реке с благодатной водой, чтобы 
совершить обряд сандхйи (Рмяа, Сундара-кхаа, 
14.49).

Все типы телесного сознания, независимо от того, 
основаны ли они на половом признаке, расе или касте, 
являются препятствиями на пути духовного прогресса. 
Тот, кто хочет продвинуться в сознании Кшы, должен 
освободиться от таких низших уровней отождествле-
ния. На духовном уровне нет разницы между одной 
джвтмой и другой. Все они на самом деле практи, 
или обладающие женским началом, в глазах Бога.

Иногда говорят, что среди обусловленных душ 
ум и сердце мужчины тверды, а разум и сердце жен-
щины мягки. В Гауя-матхе я много раз слышал, что 
брахма-гятр указывает на пуруша-бхву, и когда ее 
повторяет мужчина, его ум и сердце смягчаются; но, 
если ее повторяет женщина, эффект будет прямо проти-
воположным. Даже если бы это и было правдой, то все 
равно не было бы никаких возражений против того, что 
наш Гуру Махрдж давал брахма-гятр западным 
женщинам, потому что на Западе мы не видим такой 
сильной разницы между мужчинами и женщинами. 
На самом деле мышление и чувства мужчин и женщин 
на Западе настолько схожи, что есть женщины, желаю-
щие занять положение саннйс и даже гуру.

На Западе преобладают жизненные ситуации, о 
которых в Индии практически никто не слышал. Наш 
рла Прабхупда был уполномочен распространять 
сознание Кшы по всему миру, несмотря на огромные 



культурные различия между Востоком и Западом, и он 
использовал неординарный подход, исполняя свою 
миссию. Об успехе следует судить по результату (пха-
лена паричате). Многие свами сейчас приезжают из 
Индии на Запад, чтобы проповедовать, а некоторые 
даже проповедуют сознание Кшы. Однако я не видел 
ни одного из этих свами, которые полностью понимали 
бы масштаб и глубину миссии рлы Прабхупды. Я не 
говорю, что это их вина — вина ложится на плечи уче-
ников и последователей рлы Прабхупды, которые 
на самом деле не живут по его стандартам. Таким обра-
зом, его величие и искренность сейчас под вопросом.

После ухода рлы Прабхупды многие «ученики», 
не будучи уполномоченными, внедрили в его дви-
жение заниженные стандарты и апа-сиддхнту — и 
подобные вещи часто пропагандируются от его имени 
(«Прабхупда сказал», «Прабхупда хотел» и т. д.). Видя 
эту ситуацию, даже ортодоксальные представители 
нашей собственной сампради часто приходят к выво-
дам, существенно принижающим настоящее величие 
и достижения нашего Гуру Махрджа. Это действи-
тельно прискорбно, но это — наша вина, а не их.

Долг ученика — жить в соответствии со стандар-
тами, установленными предыдущими чрьями. 
Мера величия духовного учителя во многих случаях 
будет измеряться по стандартам его учеников. Именно 
поэтому рла Прабхупда подчеркивал, что его уче-
ники должны подняться до уровня его стандарта, в 
противном случае будут критиковать его самого. Дей-
ствительно, в этом отношении много чего нужно было 
бы  пожелать...





47

Вопрос: В брошюре, озаглавленной «рла Праб-
хупда: чрья-основатель Золотого века» посто-янно 
подчеркивается, что учреждение общества сознания 
Кшы рлой Прабхупдой — это начало Золотого 
века в Кали-юге, и что рла Прабхупда является 
чрьей Золотого века. Более того, фраза «В течение 
десяти тысяч лет мои книги будут вести мир» припи-
сывается Прабхупде и часто повторяется. Следует ли 
считать такие утверждения авторитетными для всех 
вайшавов, или же автор мог быть увлечен своими 
собственными домыслами? Является ли рла Праб-
хупда чрьей Золотого века?

Нарасигха Махрдж: Я думаю, что автор был увле-
чен своими собственными домыслами. В брошюре, 
на которую Вы ссылаетесь, многие утверждения 
вырваны из контекста или написаны в настроении 
мра гуру — джагат-гуру (мой гуру — гуру для всего 
мира). Такие утверждения не имеют универсального 
применения, какими бы благими намерениями ни 
руководствовался их автор.

Глава 8

ЗОЛОТОЙ ВЕК

ДВИЖЕНИЯ САКРТАНЫ



48

Золотой век движения сакртаны

В любом случае авторство фразы, приписываемой 
рле Прабхупде: «В течение десяти тысяч лет мои 
книги будут вести мир» — на самом деле не поддается 
проверке. Он мог это сказать, а мог и не говорить. Оче-
видно, некоторые преданные думают, что он сказал, 
иначе они бы не цитировали эту фразу. Но она не упо-
минается нигде в основных книгах, статьях, лекциях, 
письмах, частных беседах, утренних прогулках и т. д., 
которые были зафиксированы и сохранены в архивах 
нашего Гуру Махрджа. Поэтому мы не принимаем 
подобные слухи за абсолютные или авторитетные 
утверждения. Поиск по фразе «мои книги» в «Бхати-
веднта Ведабейз» (Bhaktivednta VedaBase) содержит 
484 результата со словами рлы Прабхупды, ни 
один из которых даже отдаленно не соответствует зна-
менитой цитате о «Золотом веке десяти тысяч лет». 
Только в «рла Прабхупда-ллмте» мы находим 
эту цитату. Сатсварпа Дс Госвм пишет: 

Однажды в машине он сказал: «Мои книги 
будут сводом законов для человеческого 
общества на следующие десять тысяч лет» 
(Прабхупда-ллмрита,  том 6, глава 50).

Не упоминается, где и когда рла Прабхупда 
сказал это, и кто присутствовал при этом. Тем не менее, 
давайте будем считать, что это, возможно, правдивый 
рассказ, поскольку он, несомненно, имеет свою цен-
ность с точки зрения трансцендентных установок. 
Что представляют собой книги рлы Прабхупды 
в первую очередь? Являются ли его книги его соб-
ственным творением или чем-то еще? Книги рлы 
Прабхупды по большей части — это переводы и ком-
ментарии к уже существующим книгам, написанным 



49

Прабхупда виджая

такими наделенными полномочиями личностями, 
как рла Вйсадева, рла Кшадс Кавирджа 
Госвм и рла Рпа Госвм. 

рла Прабхупда не считал своей заслугой свои 
собственные творения, а, скорее, неоднократно ста-
рался заявить, что идет по стопам предыдущих чрьев. 
В действительности, «комментарии Бхактиведнты» 
настолько соответствуют комментариям предыду-
щих чрьев, что во многих случаях можно сказать, 
что они являются их прямым переводом. В самом деле 
так и есть, но никто никогда не узнает этого, если не 
потрудится изучить писания предыдущих чрьев. 26 
февраля 1973 года в частной беседе рла Прабхупда 
сказал: «Это не мои книги. Я просто перевожу». 

Тесная связь между «комментариями Бхак-
ти-веднты» и предыдущими чрьями — это истинная 
слава рлы Прабхупды. Он ничего не добавил и не 
убрал; он просто повторил слова предыдущих чрьев. 
Следовательно, как предыдущие чрьи могли быть 
менее важными? Мы должны помнить, что р Чайта-
нья Махпрабху сказал, что любой, кто не признаёт его 
«Свм», является проституткой. Махпрабху сделал 
это заявление как предостережение Валлабхчрье, 
который не осознал важность рдхары Свм, пер-
вого комментатора «рмад-Бхгаватам».[1] 

1  Прим. переводчика – По этому поводу рла Прабхупда сказал: 
«Итак, такой гуру, такой негодяй не поможет вам. Гуру должен проис-
ходить из системы парампары, ученической преемственности. Пять 
тысяч лет назад или пять миллионов лет назад, то, что сказал Верхов-
ный Господь или гуру, нынешний гуру скажет то же самое. Это — гуру. 
Это — истинный гуру. В противном случае, он —не гуру. Такое простое 
определение. Гуру не может изменить ни одного слова предшествен-
ника. В жизни Чайтаньи Махпрабху произошел такой случай. Был 
один господин, Валлабхчрья. Он был большим преданным Чай-
таньи Махпрабху. Он написал комментарий к «рмад-Бхгава-
там», который называется «Субодхин-ка». Он признан, хорошая 
ка (комментарий). Но он обратился к Чайтанье Махпрабху. Он 



50

Золотой век движения сакртаны

рла Вйсадева был непосредственно уполномо-
чен Верховной Личностью Бога, и зрелым продуктом 
самдхи (медитации) Вйсадевы стал «рмад-Бх-
гаватам». Мы также знаем, что рла Рпа Госвм 
был непосредственно уполномочен р Чайтаньей 
Махпрабху распространять бхакти-расу по всему 
миру, и ему было дано особое указание писать книги по 
науке о сознании Кшы. На самом деле, именно рла 
Рпа Госвм является главой нашей сампради.

р-чайтанйа-манобхиша стхпита йена бх-тале 
свайа рпа кад мхйа дадти сва-паднтикам

Когда же р Рпа, который осуществил заветное 
желание р Чайтаньи в этом мире, примет меня у 
Своих лотосных стоп? (Према-бхакти-чандрик).

был великим преданным Чайтаньи Махпрабху. Итак, он просто 
сказал: «Чайтанья Махпрабху, Господь Чайтанья, если Ты услы-
шишь мой комментарий к «рмад-Бхгаватам», Ты увидишь, что 
он намного лучше, чем комментарий рдхары Свм». рдхара 
Свм — очень старый комментатор. Но Чайтанья Махпрабху отверг 
это сразу: «О, ты утверждаешь, что написал что-то лучше, чем рд-
хара Свм?» Он отчитал его. Свм означает «другой»... Он саркасти-
чески заметил, что слово свм, рдхара Свм,  свм — другой, 
свм означает «муж». Поэтому Он сказал: свм джва нахи мане 
беса бали гуни — «Я думаю, что тот, кто не признает свм, является 
проституткой». Он сразу сказал. «Ты не признаешь рдхару Свм, 
тогда ты — проститутка. Как я могу выслушивать что-то от прости-
тутки?» Он отказался. Из-за единственной фразы — «я написал лучше, 
чем Свм». Итак, таков процесс гуру. Вы не можете ослушаться пре-
дыдущего чрью или гуру. Нет. Вам придется повторять то же самое. 
Не проводя исследований. Иногда появляются негодяи, утверждая: 
«Вы говорите всё то же самое. Почему бы вам не сказать что-нибудь 
новое посредством исследовательской работы?» Мы отвечаем, что у 
нас нет никакого разума, и мы не можем проводить никаких иссле-
дований. Мы... Гуру море мркха декхи корийа вичра (Ч.-ч., ди-лл, 
7.71). Чайтанья Махпрабху сказал: «Мой Гуру Махрадж считал Меня 
большим глупцом, глупцом номер один». Итак, тот, кто остается боль-
шим глупцом, глупцом номер один перед своим гуру, тот и есть гуру. 
А тот, кто говорит: «Я настолько продвинут, что могу говорить лучше, 
чем мой гуру», — тот негодяй. Таков процесс». рла Прабхупда, из 
лекции «Кто такой гуру», Лондон, 22 августа 1973 года 



51

Прабхупда виджая

рла Рпа Госвм основал миссию р Чайтаньи 
Махпрабху в этом мире, и поэтому именно он (р 
Рпа) является истинным чрьей периода Золотого 
века. Поэтому всех членов движения сакртаны р 
Чайтаньи Махпрабху называют «рпнугами», после-
дователями рлы Рпы Госвм. 

махпрабху р-чаитанйа, рдх-кша нахе анйа 
рпнуга-джанера-джвана

р Чайтанья Махпрабху, неотличный от р 
р Рдхи-Кшы, очень дорог последователям 
рлы Рпы Госвм (рла Сарасват хкур).

Испытание для настоящего ученика заключается 
в том, насколько хорошо он понял цель духовного 
учителя. Удивительно и даже тревожно, что некото-
рые преданные игнорируют тот факт, что цель того, 
чтобы быть учеником рлы Прабхупды — это стать 
рпнугой. Это подтверждается в «комментарии Бхак-
тиведнты» к «Чайтанья-чаритмте» (Мадхья-лл, 
19.132) следующим образом:

Таково было мнение рлы Бхакти-
сиддхнты Сарасват, и он специально 
велел своим ученикам писать книги. На 
самом деле он предпочитал публиковать 
книги, а не строить храмы. Строительство 
храма предназначено для простых людей и 
преданных-новичков, но дело продвинутых и 
уполномоченных преданных — писать книги, 
публиковать их и широко распространять. 
По словам Бхактисиддхнты Сарасват 
хкура, распространение литературы 
подобно игре на великой мдаге. Поэтому 



52

Золотой век движения сакртаны

мы всегда просим членов Международного 
общества сознания Кшы публиковать как 
можно больше книг и широко распространять 
их по всему миру. Следуя таким образом по 
стопам рлы Рпы Госвм, можно стать 
«рпануга»-преданным.

По иронии судьбы, некоторые притворщики, пре-
тендующие на звание великих чрьев, осуждают 
движение сакртаны, говоря, что распространение 
трансцендентной литературы — это всего лишь кар-
ма-йога. Такие люди являются канишха-адхикр 
(низшим типом преданных), у которых нет настоящего 
знания о том, что значит быть рпнугой.

Шесть Госвм во главе со р Рпой тщательно 
изучили все богооткровенные писания с целью уста-
новления вечных религиозных принципов на благо 
всех людей. рнивса чрья делает такой вывод: 

нн-стра-вичрааика-нипуау
сад-дхарма-састхпакау

лакн хита-криау три-бхуване мнйау арайкарау
рдх-кша-падравинда-бхаджананндена маттликау
ванде рпа-сантанау рагху-йугау р-джва-гоплакау

Я почтительно склоняюсь перед р Рпой, Санта-
ной, Рагхунтхой Дсом, Рагхунтхой Бхаой, 
р Джвой и Гоплом Бхаой, которые явля-
ются экспертами в изучении стр с целью 
установления истинной дхармы. Поскольку они 
выполняют высочайшую благотворительную дея-
тельность для пользы человечества в целом, их 
уважают во всех трех мирах, и они достойны того, 
чтобы им полностью предаться. Они поглощены 
бхаджаном лотосным стопам Рдхи-Кшы и 



53

Прабхупда виджая

опьянены трансцендентным блаженством (Ша-Го-
свм-ашакам, 2). 

Поэтому необходимо сделать вывод, что книги 
Шести Госвм действительно предназначены для 
того, чтобы быть руководством для мира, и переводы 
рлы Прабхупды и комментарии к ним также 
должны быть такого же качества. Похожую пози-
цию занимает рла Кшадс Кавирдж Госвм, 
в том смысле, что он был уполномочен написать 
«Чайтанья-чаритмту». 

море джа карил сабе кару карий
т-сабра боле ликхи нирладжджа хаий

Все эти преданные милостиво дали мне настав-
ления. Не устыдившись, по их приказу, я сделал 
попытку написать (Ч.-ч., ди-лл, 8.72). 

В «Чайтанья-чаритмте» мы также находим упо-
минание о том, что Вндван Дс хкур представлял 
Вйсадеву в гаура-лле, и поэтому ни один нахо-
дящийся в здравом рассудке преданный не может 
отбросить то, что он написал, как несущественное. На 
самом деле, не будучи уполномоченным Верховной 
Личностью Бога, никто не может писать трансцендент-
ную литературу. Фактически, в Гауя-сампраде есть 
множество таких произведений, написанных наде-
ленными полномочиями личностями. Великолепная 
особенность Гауя-сампради состоит в том, что в 
ней собрана величайшая коллекция трансцендентной 
литературы, которую когда-либо знал мир. И вся эта 
литература предназначена для того, чтобы вести мир. 

кали-клера дхарма кша-нма-сакртана
кша-акти вин нахе тра правартана



54

Золотой век движения сакртаны

Дхарма в век Кали — это повторение имени Кшы. 
Не будучи уполномоченным Кшой, невозможно 
распространять движение сакртаны (Ч.-ч., 
Антья-лл, 7.11). 

Наиболее вопиющим недостатком некоторых слоев 
современного вайшавского общества является то, 
что некоторые преданные хотят заменить рлу Рпу 
Госвм, которого р Чайтанья Махпрабху назна-
чил чрьей нашей сампради, рлой Прабхупдой. 
Принижая вклад всех чрьев и миссий со времен 
р Чайтаньи, некоторые люди заявляют, что при-
бытие рлы Прабхупды на Запад знаменует начало 
Золотого века. Это — глупая инициатива, и рла 
Прабхупда определенно не одобрил бы такие неумест-
ные выводы. 

Это факт, что при жизни рлы Прабхупды его 
организация действительно чудесно служила дви-
жению сакртаны р Чайтаньи Махпрабху. 
Это — вечная заслуга всех душ, участвовавших в 
этом. Однако гордость, похоже, является величайшим 
врагом многих из тех душ, которые когда-то служили 
лотосным стопам рлы Прабхупды и, как след-
ствие, получили благословения Махпрабху на свои 
смиренные головы. Поистине, прискорбно, что за два 
с половиной десятилетия после ухода рлы Праб-
хупды некоторые гордые и высокомерные ученики 
принесли больше позора Его Божественной Милости, 
его движению и Гауя-сампраде, чем выпало на 
долю всего вайшавизма за последние 5 000 лет. Это 
печально, прискорбно, но это правда — и все это во имя 
сектантского сознания!

В эпоху Кали-юги действительно есть Золотой век, 
но этот век начался со р Чайтаньи Махпрабху и 



55

Прабхупда виджая

прихода Его движения сакртаны, а не с учрежде-
ния каких-либо организаций в наше время. Никакая 
организация не имеет монополии на движение сакр-
таны; сама парампар сохраняет за собой все права. 
Всякий, кто примет движение сакртаны, будет 
преуспевать духовно, а всякий, кто отклонится от 
принципов чистой преданности, пожнёт урожай неод-
нозначных результатов. рла Прабхупда упомянул 
о десятитысячелетнем периоде в своем комментарии к 
«Бхгаватам» следующим образом: 

Когда р Чайтанья Махпрабху 
явился, Он положил начало эре движения 
сакртаны. Также говорят, что эта 
эра будет продолжаться десять тысяч 
лет. Это означает, что, просто приняв 
движение сакртаны и повторяя Харе 
Кша мах-мантру, падшие души Кали-
юги будут освобождены. Десять тысяч лет 
движения сакртаны, основанного р 
Чайтаньей Махпрабху пятьсот лет назад, 
предоставляют падшим душам Кали-юги 
возможность присоединиться к движению 
сознания Кшы (Бхаг., 8.5.23).

Вндван Дс хкур предсказал в своей «р 
Чайтанья-бхгавате»:

птхивте чхе йата нагарди-грма
сарватра прачра хаибе мора нма

В каждом городе и деревне мира будет воспеваться 
Мое Святое Имя (Чайтанья-бхгавата, Антья-кхаа, 
4.126). 



56

Золотой век движения сакртаны

Это факт, что рла Прабхупда был тем челове-
ком, кто вывел проповедническую миссию за пределы 
Индии, и это поразило мир вайшавов. Многие из 
духовных братьев рлы Прабхупды отмечали: «Мы 
не могли даже представить, как должно было испол-
ниться пророчество Махпрабху». Его духовные братья 
были поражены тем, что «Свами Махрдж» (рла 
Прабхупда) сделал это! рла рдхар Махрдж 
дал такой комментарий: «Это замечательно, что Кша 
всегда действует через кого-то. Свами Махрдж сотво-
рил чудо! Мы счастливы, мы рады и мы гордимся». 
рла Лочана Дс хкур упоминает в своей книге 
«р Чайтанья-магала»:

эбе нма-сакртана тикша кхаага лаий
антара асура джвера пхелибе катий

йади ппи чхи дхарма дре дее ййа
мора сен-пати-бхакта йаибе татхйа

(Махпрабху сказал): Взяв острый меч совместного 
воспевания Святого Имени, я уничтожу демониче-
ский склад ума в джвах. Если какие-то грешные 
люди откажутся от дхармы и уедут в далекие страны, 
тогда Мой полководец (сенпати-бхакта) отпра-
вится туда (Чайтанья-магала, Стра-кхаа, 12.564 
– 565).

Таким образом, Лочана Дс хкур предсказал, 
что в будущем появится сенпати (великий полково-
дец), который затопит сознанием Кшы весь мир. 
По мнению многих преданных, этой личностью был 
рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Прабхупда. Однако 
сомнительно, чтобы рла Прабхупда согласился 
с ними, поскольку он всегда считал себя скромным 
слугой своего Гуру Махрджа, рлы Сарасват 



57

Прабхупда виджая

хкура. По этой причине гуру и Кша выбрали и 
уполномочили его выполнять такое служение движе-
нию сакртаны.

Однако высокообразованные богословы и чистые 
преданные, знающие смысл писаний, осознали, что 
слово «сенпати», упомянутое в «Чайтанья-магале», 
относится к рле Бхактисиддхнте Сарасват х-
куру. Между 1918 и 1936 годами Сарасват хкур 
вызвал такую волну сознания Кшы в Бенгалии, кото-
рая действительно затопила весь мир. Звуки кртана, 
усиленные Сарасват хкуром, покорили все десять 
направлений, заставив замолчать атеистов, мысли-
телей-имперсоналистов и подражателей-сахаджиев 
псевдо-вайшавизма.

Сарасват хкур «дирижировал» великим пропо-
ведническим движением в течение восемнадцати лет, 
награждая своих учеников тройственным посохом 
отречения и посылая этих саннйс проповедовать по 
всей Индии, а затем и в западные страны. Перед своим 
уходом Сарасват хкур сообщил, что он желал бы 
провести как минимум десять лет, проповедуя созна-
ние Кшы в западном мире. Сарасват хкур не смог 
этого сделать до своего ухода в 1936 году. Однако благо-
даря его близкому ученику, рле А.Ч. Бхактиведнте 
Свами Прабхупде, последнее желание Сарасват х-
кура проповедовать сознание Кшы на Западе было 
выполнено. рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Праб-
хупда продолжил работу сенпати, предсказанную 
Лочаной Дсом хкуром, и многочисленные ученики 
и ученики учеников Сарасват хкура продолжают 
эту проповедь и по сей день. 

Некоторые люди могут не согласиться с тем, что мы 
не признаем, что рла Прабхупда — это сенпати, 



58

Золотой век движения сакртаны

о котором говорится в «Чайтанья-магале». Такое 
возражение свидетельствует о непонимании гуру-па-
рампары и положения рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура как в современном обществе, так и 
в апркта-лле (вечных играх Верховного Господа).

Сарасват хкур появился в этом мире в ответ на 
молитву рлы Бхактивиноды хкура, который 
умолял Господа Джаганнтху послать Своего пред-
ставителя исполнить пророчество Махпрабху о 
распространении Святого Имени в каждом городе и 
деревне. В ответ на это Сарасват хкур явился, как 
четвертый сын Бхактивиноды. 

Преданные часто упускают из виду эту экстати-
ческую часть трансцендентного знания, пытаясь 
установить величие рлы Прабхупды. Мы должны 
помнить, что величие рлы Прабхупды заключается 
не в наших измышлениях. Однозначно оно заключа-
ется не в том, чтобы поставить рлу Прабхупду в 
положение рлы Рпы Госвм (сампрадя-чрьи) 
или в положение рлы Бхактисиддхнты Сара-
сват хкура (сенпати, который появился в этом 
мире в качестве непосредственного ответа на молитву 
Бхактивиноды хкура). Такие сфабрикованные 
попытки прославить рлу Прабхупду с треском 
проваливаются из-за того, что они испорчены каниш-
ха-умонастроением — мра гуру – джагат-гуру. 

Истинное величие рлы Прабхупды не подле-
жит сомнению. Тем не менее, оно требует надлежащего 
понимания, раскрытия своей вечной сущности тем, 
кто свободен от зависти. То, что рла Прабхупда 
сделал в этом мире, записано в вечной истории. Однако 



отделить его от самого корня его величия в попытке 
его прославить означает отсутствие трансцендентного 
видения. Такие канишха-ученики часто попадают в 
категорию гуру-бхог (тех, кто наслаждается имуще-
ством и миссией гуру), а не в положение гуру-севаков 
(тех, кто служит видению гуру). 

Величие рлы Прабхупды нельзя понять или 
выразить с помощью выдумки или сентиментального 
преувеличения. Трансцендентное положение Его Боже-
ственной Милости может быть осознано только тогда, 
когда человек поймет, как рла Прабхупда связан 
с парампарой великих учителей и какие качества 
принесли ему это прославленное положение. Истин-
ный ученик заслуживает такое право божественного 
видения путем целой жизни служения и преданности 
лотосным стопам духовного учителя, а не с помощью 
каких-либо мирских измышлений, невзирая на их 
количество. И нет другого пути к истине, кроме этого.





61

Вопрос: Был ли рла Прабхупда или любой другой 
гуру всеведущим? 

Нарасигха Махрдж: Существуют два аспекта гуру, 
а именно, — абсолютный и относительный. Одухотво-
ренная сторона гуру является абсолютной, а в пределах 
его собственного мышления он — преданный Кшы. 
Наш икш-гуру рла Б. Р. рдхар Дев Госвм 
Махрдж объяснял этот предмет следующим образом:

По особой воле Кшы у гурудева есть 
делегированные полномочия. Если мы 
пристально вглядимся в духовного учителя, 
то мы увидим представительство Кшы, и, 
соответственно, мы должны принимать его 
в этом ключе. Духовный учитель — преданный 
Кшы, и в то же время в нем находится 
одухотворение Кшы. Это — две стороны 
гурудева. У него есть сторона вайшава, а 
одухотворенная сторона вайшава — это 
гуру. В день поста, такой, как экдаи, он 
сам не принимает никакого зерна. Он ведет 
себя, как вайшав, но его ученики предлагают 
зерно изображению своего гуру на алтаре. 

Глава 9

ЯВЛЯЕТСЯ ЛИ ГУРУ ВСЕВЕДУЩИМ?



62

Является ли гуру всеведущим?

Ученик предлагает духовному учителю зерно 
даже в день поста. Ученик заинтересован в 
представительстве Господа, во внутренней 
сущности гуру, его одухотворенной стороне. 
Одухотворенная сторона вайшава — это 
чрья, или гуру. Ученик замечает только 
особый, одухотворенный элемент в гуру. 
Он более заинтересован в этой части его 
личности. Но сам гурудев обычно ведет 
себя, как вайшав. Поэтому его поведение 
по отношению к ученикам и его поведение 
по отношению к другим вайшавам будет 
разным. Это — ачинтйа-бхедбхеда, непости-
жимое единство и различие («р гуру и его 
милость», глава 2).

Таким образом, с точки зрения ученика, он должен 
воспринимать гуру как абсолют, неотличный от 
Кшы.

чрйам м виджннйн нваманйета кархичит
на мартйа-буддйсйета сарва-дева-майо гуру

 Каждый должен осознавать чрью как Меня 
Самого и никогда не проявлять неуважение к нему 
никоим образом. Никто не должен завидовать ему, 
думать о нем как об обыкновенном человеке, так 
как он является представителем всех полубогов 
(«рмад-Бхгаватам», 11.17.27).

Ученик говорит: «Так как мой гуру знает Кшу, он 
знает все». Но это же другое дело. Мы не найдем «все-
ведение» в списке двадцати шести качеств чистого 
преданного, также его нет и в списке пятидесяти 
качеств джвы.



63

Прабхупда виджая

Определенная часть преданных любит думать, что 
гуру является всеведущим, что он знает все, так как он 
знает Кшу. Эта часть преданных верит, что всеве-
дение гуру подразумевает, что он может находиться в 
своей резиденции, и когда в находящейся неподалеку  
школе ребенку причиняют вред, то он знает, что про-
исходит такая бесчеловечная вещь. Они скажут: «Это 
потому, что гуру всеведущий, он знает все». А когда их 
спросят, почему гуру ничего не предпринял, чтобы 
спасти бедного ребенка, они ответят, что гуру не хочет 
вмешиваться в пррабдха-карму ребенка. Неопыт-
ный преданный может продолжать думать подобным 
образом в течение многих жизней, но не существует 
доказательств в страх или в истории, подтвержда-
ющих такую ложную концепцию.

Некоторые преданные скажут, что гуру и все другие 
великие святые являются три-кла-джа, что они 
знают прошлое, настоящее и будущее. Но это только их 
домыслы. «Три-кла-джа» означает, что освобожден-
ная душа не подлежит законам материального времени, 
у которого есть три фазы существования: прошлое, 
настоящее и будущее. Освобожденные души свободны 
от иллюзии времени. Освобожденная душа знает, что 
она существовала в прошлом, существует в настоящем и 
будет существовать в будущем. То, что гуру знает Кшу, 
значит, что он свободен от иллюзии исчезновения 
своего «я» (тмы). Но те, кто находятся под влиянием 
телесной концепции жизни, пребывают одновременно 
под влиянием времени и в иллюзии времени. У таких 
людей нет знания о вечном существовании души или 
знания о Верховной Личности Бога, Кше.

То, что гуру «знает Кшу», не значит, что он знает 
все, что происходит в царстве мйи. Конечно же, в 
общем случае гуру знает, что царство мйи — это место 



64

Является ли гуру всеведущим?

рождения, смерти, старости и болезни. Но даже зная 
это, он хочет спасти живое существо от когтей мйи, 
так зачем ему просто терпеть нападение на беззащит-
ного ребенка, который находится на его попечении 
в гурукуле? Такое мышление приемлемо только для 
низшей части преданных, у которых нет надлежащего 
понимания гуру-таттвы.

Возвышенные преданные и великие авторитеты в 
линии преданности думают абсолютно по-другому, в 
отличие от неофитов. Господь ива, один из двенад-
цати махджан (великих преданных), говорит:

аха ведми уко ветти, вйсо ветти на ветти в

Я знаю «Бхгаватам», и укадева знает его. Вйса 
может знать, а может и не знать его значение.

Вйсадева может знать, а может и не знать (вйсо 
ветти на ветти в) — таков образ мыслей возвышен-
ного класса преданных. По воле Всевышнего Господа 
поток знания может снизойти на вайшава, но даже он 
может не осознавать его значения. Такое возможно — он 
может знать или может не знать, вйсо ветти на ветти 
в.

рла рдхар Махрдж рассказал один случай 
в этой связи: однажды, когда рла Бхактисиддхнта 
Сарасват хкур читал лекцию, исключительно воз-
вышенный поток соображений философии Гауев 
снизошел на него. Продолжая очень интенсивно гово-
рить, Сарасват хкур  жестом попросил рлу 
рдхара Махрджа, сидящего рядом, записать это. 
Сарасват хкур продолжал говорить еще некото-
рое время, но карандаша или ручки не было.  Когда 
Сарасват хкур замолчал, он повернулся к рле 
рдхару Махрджу и нетерпеливо спросил: «Ты 



65

Прабхупда виджая

записал, ты записал?!» рдхар Махрдж ответил, 
что у него не нашлось ручки или карандаша, на что 
Сарасват хкур сказал: «Ну, ты посмотри, гобар-
Гаеа!» рдхар Махрдж рассказывает об этом 
случае своими словами: 

То, что я вам рассказал, мне не 
подчиняется. Оно нисходит свыше. Однажды 
я слышал, как подобным образом говорил 
Прабхупда. Из Вндвана он приехал в Прайг. 
Я также прибыл вместе с ним, и там нас 
пригласили, и мы пришли в большой дом 
одного человека, и такие прекрасные, новые 
вещи были произнесены, что я чувствовал себя 
очень сильно обеспокоенным, потому что не 
могу записать их. До такой степени, что я не 
мог глубоко сосредоточиться на его лекции. 
Я только сильно тревожился о том, чтобы 
найти ручку и бумагу. Тогда я почувствовал 
сильное беспокойство, потому что не смог 
записать те слова. Затем я вышел, и Гуру 
Махрдж сказал, и его слова были обо мне: 
«Он — гобар-Гаеа». Это Гаеа, сделанный 
из гобара. «Гобар» — это коровий навоз. 
Гаеа, слепленный из гобара. Он не мог знать 
тех вещей, тех мыслей, которые пришли. Он 
сказал: «Даже я впоследствии чувствовал 
потребность вновь пройтись по этим идеям».

Тот человек, в чей дом он (Бхактисид-
дхнта) пришел с визитом, формально 
принадлежал к группе, которая поклоняется 
сатье (истине). Так что же является 
концепцией сатьи? Махпрабху и Рдх-



66

Является ли гуру всеведущим?

Говинда, Навадвпа — это высшая концепция 
сатьи. Сатья — это не абстрактная концепция 
правил какого-то трансцендентного типа. 
Каковы отношения Кшы и этой сатьи? 
Вот, что он объяснил. И он говорил нам, что 
мысли, пришедшие ему в то время... он тоже 
хочет понять их... То одухотворение, которое 
было открыто в его сердце в то время. Он 
хотел понять. Те мысли были неизвестны ему. 
Он так сказал. Он говорил нам об этом: «Они 
мне незнакомы, но они прошли сквозь меня, и я 
хочу понять». 

Я был очень сильно подавлен, что я не 
мог понять их, и в то же время у меня было 
некоторое внутреннее удовлетворение, 
что я смог оценить те тонкие моменты. 
Те невероятно высокие моменты, которые 
были переданы тогда; я был очень сильно 
встревожен, что не смог понять их. То есть 
у меня была способность оценить высоту 
тех возвышенных чувств. И это было моим 
удовлетворением. Что во мне присутствует 
некая внутренняя часть, которая может 
оценить эти очень высокие идеи, и наш Гуру 
Махрдж также хотел обладать ими, 
чтобы свериться с ними еще раз. Это было 
моим удовлетворением, но в то же время я 
сильно горевал в течение всей лекции, что не 
смог сохранить их для общества. И также как 
и наш Гуру Махрдж, я хотел сохранить их, 
пропустить их через себя снова.

Итак, мы — инструменты. Это — высшее 
достояние. Оно может не остаться навсегда 



67

Прабхупда виджая

на досягаемом уровне. С помощью наших 
уговоров оно может согласиться снизойти, 
и снизойти на определенных людей. Это 
очень редко происходит... наперечет и через 
большой промежуток времени. Другими 
словами, — это богатство, это собственность 
нашего Гурудева, а не наша. Таково должно 
быть наше понимание — пджала рга-патха 
гаурава-бхаге. 

Мы находим похожий рассказ рлы рдхара 
Махрджа, в котором он описывает другой подобный 
случай Прадьюмне Прабху 11 ноября 1978 года: 

Иногда посредник может и не знать, 
какие вещи проходят через его изложение. 
Вйсо ветти на ветти в. Но они идут через 
Вйсу. Это есть таастх-вичра. Это есть 
Абсолют. С точки зрения Абсолюта они 
были высказаны таким образом. Даже Вйса 
может не знать, но эти вещи могут пройти 
через Вйсу, чтобы дать милость другим. Это 
иногда возможно. Но, тем не менее, мы не 
должны так просто признавать, что Вйса не 
знает. Мы не признаем. Я сказал это однажды 
своему Гуру Махрджу.

Я сложил локу на санскрите о Бхакти-
виноде хкуре, Гуру Махрдж был очень 
доволен этим. В Дарджилинге я просто 
показал ему, что я написал эту поэму о 
Бхактивиноде. Он ее увидел. В то время один 
Махрдж был у него чем-то вроде клерка. 
Обычно он, Прабхупда, диктовал письма, а 



68

Является ли гуру всеведущим?

Махрдж записывал. Этот Махрдж был 
служителем по написанию писем. Но одно из 
писем пришло из Англии от Вану Махрджа 
с кое-чем важным. Тогда Прабхупда 
сказал: «Кто снабдил этой информацией 
Вана Махрджа?» Тот Махрдж сказал: 
«Прабхупда, Вы сами написали ему это 
сообщение».

«Нет, нет, нет. Я никогда не писал 
этих вещей Вану Махрджу», — ответил 
Прабхупда. Тогда Махрдж скромно воз-
разил: «Я записал, а Вы продиктовали, я помню, 
это Вы снабдили его этой информацией». 

«Нет, я не помню», — ответил Прабхупда. 
Тогда я сказал: «Вйсо ветти на ветти в». Я 
просто заметил в то время, что вйсо ветти 
на ветти в.

Итак, рассказы, приведенные выше, определенно 
позволяют нам сокровенно взглянуть на высшую кон-
цепцию гуру-таттвы через жизнь и учение таких 
возвышенных личностей, как Бхактисиддхнта Сара-
сват хкур и его ученики. Чистый преданный всегда 
внимателен к воле Всевышнего Господа, но все, что 
может быть известным, не всегда известно преданному. 
Кша — самодержец, и в соответствии с Его желанием 
что-то может снизойти в сердце преданного в образе 
божественного откровения, то, о чем преданный даже 
и не знает. Вот, что показывают нам возвышенно-мыс-
лящие преданные. 

Во время написания комментариев на Десятую 
Песнь «рмад-Бхгаватам» р Мадхвчрья отка-



69

Прабхупда виджая

зался комментировать ту часть, которая известна как 
Брахм-вимохана-лл (иллюзия Брахмы). В соответ-
ствии с концепцией Мадхвчрьи, он не мог поверить, 
что Брахм, изначальный гуру нашей сампради, мог 
находиться в иллюзии. Мадхвчрья не мог принять 
идею, что Брахме не было известно все сущее. Но р 
Чайтанья Махпрабху принял все в «Бхгаватам», в 
полном объеме. По этому поводу в книге «Любовный 
поиск пропавшего слуги» рла рдхар Махрдж 
заметил следующее:

Итак, хотя Брахм, другие боги, гуру и те, 
кто составил множество стр, может 
быть, дали некоторое описание Его игр, 
мы должны понимать, что игры Кшы не 
зависят от их описаний. Кша не заточен в 
клетке.

По этой причине р Чайтанья Махпрабху 
не колебался дать описание замешательства 
Брахмы (Брахм-вимохана-ллы). Брахм 
был в замешательстве во время кша-ллы 
во Вндване, и опять, когда он пришел на 
встречу с Кшой в Двраку. Рамки сладкой 
воли бесконечного таковы, что все может 
быть включено в них, и даже Господь Брахм, 
творец Вселенной, может быть сбит с толку 
Кшой.

Все эти игры похожи на множество маяков, 
которые показывают нам, какой дорогой 
идти. Брахм — это наш гуру, но он был введен 
в заблуждение Кшой. Также и Ведавйса, 



70

Является ли гуру всеведущим?

вселенский учитель, был наказан Нрадой. 
Нрада подвергался испытаниям много раз. 
Все эти примеры показывают нам путь. Они 
указывают направление.

Всезнание — это качество Всевышнего Господа, а 
не качество души-джвы, и даже не качество гуру. У 
Всевышнего Господа в целом есть шестьдесят четыре 
трансцендентных качества. Джвы, однако, обладают 
только пятьюдесятью из тех качеств, которые есть у 
Верховного Господа, и могут проявить эти качества 
только в минимальной степени. «Всезнание» не ука-
зано среди этих пятидесяти качеств.

Помимо этих пятидесяти качеств Всевышний 
Господь имеет пять дополнительных, которые иногда 
могут быть частично проявлены в таких личностях, 
как Господь ива. Этими трансцендентными каче-
ствами являются:

(1) Сад-сварпа-сампрпта (неизменность);

(2) Сарва-джа (полная осведомленность);

(3) Нитйа-нтана (вечная свежесть);

(4) Сач-чит-нанда сандрга (обладание вечным бла-
женным телом);

(5) Сарва-сиддхи-нишевита (обладание всем мис-тиче-
ским совершенством).

«Полная осведомленность» значит «знать всё» или 
«обладать всезнанием». В соответствии со рлой 
Рпой Госвм, это является качеством, которого не 



имеют даже совершенные джвы. Только Кша, или 
Бог, знает всё. В дополнение может быть замечено, что в 
соответствии со словарем Вебстера, некоторыми сино-
нимами к «всезнанию» являются такие:

Бог, Творец, Всесильный, Верховная Сущность, наш 
Небесный Отец, Господь и Аллах.

Однако ни один из этих синонимов не может быть 
применен к чистому преданному, гуру, или чрье. 
Таким образом, наше заключение очевидно: «всезна-
ние» — качество Всевышнего Господа, а не качество 
чистого преданного, гуру, или чрьи.





73

Г оворя о рле Прабхупде, мы иногда 
слышим цитату Бхактивиноды хкура: 
«Ибо жизнь продолжается в звуке»[1], или что 

«рла Прабхупда живет в своих наставлениях», но 
это не значит, что он просто живет в великом мно-
жестве гигабайт в фолио Бхактиведнты или что он 
живет на страницах красивых книг в твердом пере-
плете, украшающих наши книжные полки.

Если мы хотим убедиться, что рла Прабхупда 
неотличен от своих наставлений, мы должны при-
нять концепцию р Чайтаньи Махпрабху. Мы не 
можем жить без этой концепции и просто чтить его 
в виде книг, фолио, мраморных мрти и так далее. 
Мы должны будем присоединиться к нему, присо-
единившись к этой концепции. Если мы так много 
восхваляем его, но сами не приходим к правильному 

1  Из английского стихотворения «хкур Харидс», написанного 
рлой Бхактивинодой хкуром в 1871 году. 

Заблуждается тот,
Кто о смерти вайшавов толкует,
Ибо жизнь продолжается в звуке!
Умирая, вайшавы живут,
А живя, миру Имя Святое даруют!

Глава 10

РЛА ПРАБХУПДА —

ЕДИНСТВЕННЫЙ В СВОЕМ РОДЕ?



74

рла Прабхупда — единственный в своем роде?

пониманию гауя-вайшнавизма, тогда эта похвала, 
хотя и может принести пользу нам и людям в целом, не 
служит высшей цели. Это похоже на распространение 
нмбхсы. К чему приведет нмбхса? Она избавит 
от материальных страданий, дарует освобождение и 
принесет победу над великим множеством вещей, но 
все эти результаты — всего лишь тень према-бхакти. 
Культивация нмбхсы меркнет по сравнению с уд-
дха-нмой, чистым Именем Кшы. Чистое Имя Кшы 
не дает освобождения — чистое Имя Кшы дает чело-
веку вкус любви к Богу. Даже освобождение считается 
мирским по сравнению с кша-премой. 

Мы должны прийти к правильной концепции. 
Нашему икш-гуру, рле рдхару Махрджу, 
много раз задавали вопрос: «Как мы придем к пра-
вильной концепции?» Было задано много вопросов 
«как», и он ответил на все, сказав: «Гуру, сдху и 
стра — приняв прибежище у лотосных стоп нашего 
духовного учителя, общаясь со святыми людьми, кото-
рые сами имеют правильную концепцию, и изучая 
священные писания в свете этой концепции». 

«Бхгаватам» — не чуждая для Индии литература, 
но кто в Индии по-настоящему понимает смысл «Бх-
гаватам»? Кто понимает его истинное послание? 
Последователи Рмнуджи изучают «Бхгава-там», 
таттвавд в Ууп изучают «Бхгаватам», валлабхи 
изучают «Бхгаватам» и даже мйвд изучают «Бх-
гаватам» — но Махпрабху отверг всех их! Махпрабху 
признал рдхара Свм, первого комментатора 
«Бхгаватам». 

рдхара-свм-прасде бхгавата джни
джагад-гуру рдхара-свм гуру кари мни



75

Прабхупда виджая

Только по милости рдхара Свм я понимаю 
«Бхгаватам». Поэтому Я принимаю джагат-гуру 
рдхара Свм Своим духовным учителем (Ч.-ч., 
Антья-лл, 7.133).

Существует линия от рдхара Свм к Шести 
Госвм, к Седьмому Госвм (Бхактивиноде х-
куру), к Бхактисиддхнте Сарасват хкуру и к тем, 
кто живет в соответствии с их учением в настоящее 
время — эти личности понимают «Бхгаватам». Эти 
люди должны быть нашим святым сообществом. Гуру, 
сдху и стра помогут нам прийти к правильной 
концепции, и тогда мы обретем благостную духовную 
силу и милость рлы Прабхупды.

Иногда говорят, что «Прабхупда — единственный 
в своем роде». Фактически, в наши дни стало попу-
лярным восхвалять рлу Прабхупду, говоря так. 
Это — ошибочное обозначение. Он — не единствен-
ный в своем роде — он принадлежит к высшему роду 
слуг Господа, которые вечно живут в обществе Бога. 
Он — не единственный. Мйвд может сказать: «Мой 
гуру — единственный в своем роде. Высшее блажен-
ство — удел одиночек!» Он сбросит со счетов всех и 
вся, но мы не поддерживаем такое устранение. «Един-
ственный в своем роде» означает, что вы приговорены 
к вечному аду. Рмнанда Рй утверждал, что быть без 
преданных — худший вид ада. 

дукха-мадхйе кона дукха хайа гурутара
кша-бхакта-вираха вин дукха нхи декхи пара

(Махпрабху спросил): Среди всех видов страданий 
какое самое большое? (Рмнанда ответил): Кроме 
разлуки с преданными Кшы я не вижу других 
страданий (Ч.-ч., Мадхья-лл, 8.248).



76

рла Прабхупда — единственный в своем роде?

Мы должны рассматривать рлу Прабхупду с 
точки зрения общения с преданными. рла Праб-
хупда никогда бы не получил удовольствия от 
таких слов: «О да, Прабхупда, Вы — единственный и 
неповторимый!» Это все равно, что сказать: «рла 
Прабхупда, Вы — неудачник». рла Прабхупда 
всегда живет со своим Гуру Махрджем, а рла Сара-
свт хкур всегда живет со своим Гуру Махрджем, 
и все они вместе находятся далеко-далеко отсюда. Если 
вы изучите «рмад-Бхгаватам», вы сможете полу-
чить некоторое представление о том, где собираются 
вместе все эти великие души. Вселенная покрыта деся-
тью материальными слоями, каждый из которых в 
десять раз толще предыдущего. 

этад аам виешкхйа крама-вддхаир даоттараи
тойдибхи паривта прадхненвтаир бахи
йатра лока-витно ᾽йа рпа бхагавато харе

Вселенская сфера, известная как виеша (тонкая 
проявленная энергия), окружена слоями элементов, 
такими, как вода и т. д., каждый из которых в десять 
раз толще предыдущего. Последний слой покрыт 
прадхной. Внутри этой сферы находятся различные 
планетные системы, составляющие форму Господа 
Хари (Бхг., 3.26.52).

Последний из десяти слоев имеет толщину 450 ква-
дриллионов миль, и после того, как вы пересечете 
его, вы окажетесь на границе бесконечности. Эти 
великие души собираются там — на высшей стороне 
бесконечности.

Мы должны тщательно подбирать слова восхва-
лений — их не следует выбирать исходя из мирских 
чувств. Может появиться политик, и люди будут 



77

Прабхупда виджая

говорить ему: «О, сэр, Вы — великий человек!» Но это 
его величие никогда по-настоящему не объясняется. 
Подобным образом мы можем говорить, что рла 
Прабхупда велик, он — наш спаситель и т. д., не пони-
мая, насколько он велик и в каком смысле он на самом 
деле — наш спаситель. Требуется правильное пони-
мание. В те дни, когда рла Прабхупда физически 
присутствовал, его ученики зачастую не могли найти 
слов, чтобы описать его величие и превознести его 
истинное положение. 

Теперь, с течением времени, мы должны попы-
таться понять, а не просто делать его прославление 
чем-то дешевым, подобно тому как многие люди 
восхваляют Иисуса или Мухаммеда. Мы видим пре-
данных, делающих похожие заявления о Прабхупде: 
«Он есть путь, истина и свет!» Однако за этими сло-
вами смысл становится совершенно неразличимым. 
Преданные хотят с энтузиазмом прославлять рлу 
Прабхупду, но на самом деле они не понимают его 
величия и поэтому делают заявления вроде: «Он был 
единственным в своем роде». Это — большая ошибка. 
Наш Гуру Махрдж известен как Прабхупда, потому 
что он был достоин этого титула, и его квалификация 
заключалась не в том, что он был независимым в своей 
деятельности, писаниях или своей сиддхнте. Он много 
раз заявлял: «Мое единственное достоинство состоит в 
том, что я не отклонялся ни на дюйм от наставлений 
моего духовного учителя».

Он пришел не для того, чтобы представить нам 
что-то другое. Правильное понимание рлы Праб-
хупды состоит в том, чтобы видеть его в свете 
предыдущих чрьев, и правильное его прославление 
требует помнить об этих предыдущих чрьях. Дру-



78

рла Прабхупда — единственный в своем роде?

гими словами, когда мы думаем о рле Прабхупде 
каким-либо глубоким образом в течение любого про-
межутка времени, мы должны думать о Чайтанье 
Махпрабху, мы должны думать о р Нитйнанде 
Прабху, мы должны думать о рпаде Рпе Госвм, 
Сантане Госвм и Рагхунтхе дсе Госвм. Мы 
должны помнить различные молитвы великих ч-
рьев, таких, как Прабодхнанда Сарасват. Мы должны 
помнить утверждения Вивантхи Чакраварт х-
кура, потому что это — то, что Прабхупда пришел дать 
нам. Во всех этих личностях представлена ​​концепция 
Махпрабху. 

Если мы хотим понять, кто такой рла Праб-
хупда, мы должны обратить внимание на его 
титул — «Прабхупда». Откуда он происходит? В «Мад-
хья-лле» «Чайтанья-чаритмриты» мы находим, что 
Кша дс Кавирджа Госвм называет р Чайта-
нью Махпрабху Прабхупдой. Также упоминается, что 
Нитйнанду Прабху звали Прабхупдой, также как и 
р Адвайту чрью.

к мира кахе – ми баа бхгйавн
мора гхе прабху-пдера хабе авастхна

К Мира сказал: «Мне очень повезло, что 
Господь всех Прабху (Прабхупда) будет жить в 
моем доме» (Ч.-ч., Мадхья-лл, 10.23).

Махпрабху, Нитйнанда Прабху и Адвайта 
чрья — вишу-таттва, и всех Их называют Праб-
хупдами. Далее в «Чайтанья-чаритмрите» есть 
описание дерева чайтанья-бхакти . Чайтанья 
Махпрабху — ствол этого дерева, затем есть две ветви; 
две ветви — это Шри Нитйнанда Прабху и Адвайта 
чрья. Поэтому в нашей парампаре первым Прабхуп-



79

Прабхупда виджая

дой является Сам р Чайтанья Махапрабху, а затем 
Нитйнанда Прабху и р Адвайта чрья.

Когда явился Господь, многие преданные Рдхи и 
Кшы с Голоки также появились в Навадвпа-дхме 
и других частях Бенгалии, чтобы помогать Ему в Его 
играх. Все они были полностью квалифицированы 
в бесконечном многообразии средств; тем не менее, 
Господь выбрал из числа Своих спутников некоторых 
преданных, которые должны были стать образцами 
для сампради в различных направлениях. Например, 
Он избрал Харидса хкура нмчрьей — чрьей в 
воспевании Святого Имени. Он избрал рпаду Рпу 
Госвм раса-таттвчрьей и поставил его главой 
сампради. Когда р Чайтанья Махпрабху встре-
тил Рпу Госвм в Прайге, Он дал ему наставления 
в раса-таттве. Рпа Госвм также известен нам как 
Прабхупда, но он не вишу-таттва. Он возглавляет 
группу избранных слуг, известных как маджар, 
которые служат рмат Рдхр. Почему р 
Чайтанья Махпрабху избрал Рпу Госвм главой 
сампради? В то время было так много великих предан-
ных. Что сделал рла Рпа Госвм? Что он сказал? В 
частности, что он написал? В «Чайтанья-чаритмте» 
мы находим, что р Рпа мог понять настроение и 
чувства Чайтаньи Махпрабху:

мора локера абхипрйа н джне кона джане
мора манера катх туми джниле кемане

Никто не понял смысла Моего стиха. Как ты понял 
намерение Моего ума? (Ч.-ч., Мадхья-лл, 1.69).

С того времени и по сей день мы известны как 
рпнуги — последователи р Рпы Госвм. 



Меня часто удивляет, что прославление рлы 
Прабхупды иногда занимает сотни страниц, и ни разу 
не упоминается ни р Рпа Госвм, ни предшеству-
ющие чрьи. рла Прабхупда ждет того дня, когда 
мы осознаем, кто он такой и какова его связь со всеми 
этими великими личностями. Его никоим образом 
не радует и не очаровывает наша глупость, когда мы 
говорим, что он — «единственный в своем роде» или 
что он — сенпати-бхакта[2]. Она означает, что мы не 
поняли Его Божественную Милость.

(Из лекции, прочитанной в день ухода рлы Праб-
хупды в Рпнуга Бхаджан раме, Вндван, 27 
октября 1995 г.).

2  См. главу 8 «Золотой век движения санкиртаны».



81

О днажды рла Прабхупда сказал: «Я 
вечно живу в храме Рдхи-Дмодары». 
Место жительства рлы Прабхупды в 

храме Рдхи-Дмодары очень и очень важно во многих 
отношениях. Во-первых, это место, где расположено 
самдхи рлы Рпы Госвм, а рла Рпа Госвм 
является главой нашей сампради. Сразу за его самдхи 
расположено место бхаджана рлы Прабхупды. 
Когда он писал комментарии к «рмад-Бхгаватам», 
он имел обыкновение выглядывать из своего малень-
кого окошка, и, как он сказал нам: «Видя самдхи 
Рпы Госвм, я получил вдохновение отправиться на 
Запад»[1]. 

Опять же, очень важно, что храм Рдхи-Дмодары 
также является местом пребывания Джвы Госвм, 

1  «С 1956 по 1965 год я находился во Вндване. Я имел обыкно-
вение сидеть в храме Рдхи-Дмодары, воспевать Харе Кша и смо-
треть на самдхи Рпы Госвм. Потом я печатал на машинке и не-
много готовил. Здешние самдхи — лучшие в гауя-вайшавизме. 
Они вдохновили меня поехать на Запад. У меня сейчас есть сотни 
мест, куда можно поехать, но мне все равно нравится быть здесь». 
(Прабхупда — Хаягрве дсу, из статьи «Со рлой Прабхупдой во 
Вндване», опубликованной в журнале «Обратно к Богу», выпуск 53, 
1973 г.).

Глава 11

КОГДА КША ДАЕТ,

ОН ДАЕТ ЧЕРЕЗ СВОЕГО ПРЕДАННОГО



82

Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

который является гауя-таттвчрьей. Все писания 
и учения Рпы и Сантаны поддерживались Джвой 
Госвм. Он боролся со всеми возражениями и защи-
щал концепции Рпы-Сантаны, которые неотличны 
от концепций Махпрабху. В своих комментариях  к 
«Бхгаватам» и в  других произведениях рла Праб-
хупда также боролся с большим количеством 
возражений — с мйвд, ньявд, материалистами 
и многими разновидностями атеизма, сомневающи-
мися в существовании Бога. Вместо Джвы Госвм это 
служение взял на себя Прабхупда. 

Общеизвестно, что мама Яод привязала Кшу за 
поясницу веревками, и поэтому Его называют Дмода-
рой. Но в храме Рдхи-Дмодары произошло еще одно 
связывание. Кша был схвачен, побежден и связан, но 
Его связала не Мать Яод, и Он не был связан верев-
ками. Любовь рмати Рдхр связала Его. р 
Лл-ука Билвамагала хкур пишет об этой игре.

на-дева-чараа-бхараена нв-
дмодара-стхира-йаа-ставакодбхавена

лл-укена рачита тава кша-дева
кармта вахату калпа-атнтаре᾽пи

Пусть эта «Кармта», составленная Лл-укой, 
явит великолепие вечной славы Кшы, связанного 
поясом Рдхи, и бьет струей, украшенная лотос-
ными стопами р р Радхи и Кшы в течение 
ста кальп (Кша-кармта, 110).

рла Кша Дс Кавирджа Госвм далее объяс-
няет в своем комментарии к «Кша-кармте», что 
имя Нв-дмодара относится к Кше, который был 
связан поясом Рдхр. Затем он цитирует стих из 
«Бхавишйоттара-пуры»:



83

Прабхупда виджая

сакетвасаре чйуте праайата сарабдхай рдхай
пррабхйа бхр-куи хирайа-раан-дмн нибадходарам
крттикй джанан-ктотсава-вара-прастван-првака
чни пратхайантам тма-пулака дхййема дмодарам

Когда Кша пренебрег Их свиданием, Рдх рас-
сердилась и, схватив Его, обвязала Его вокруг пояса 
золотыми веревками. Он тогда объяснил, что не 
смог прийти, потому что должен был посетить 
праздник Крттика, организованный Его матерью. 
Давайте же мысленно созерцать Дмодару, который 
произносит красноречивые речи в то время, как Его 
волосы поднимаются дыбом.

Кавирджа Госвм объясняет, что слово нв 
также означает «сокровище», что указывает на любовь 
рмати Рдхр к Кше. Поэтому говорится, что 
Господь Дмодара был связан премой Рдхр.

В области, известной как Сев-куджа, Рдхр 
победила Кшу, и именно там Кша поклонялся 
лотосным стопам Рдхр. Именно здесь Он пока-
зал, что рдх-дсьям, служение Рдхр, является 
высшим достижением. рла Прабхупда часто гово-
рил, что храм Рдхи-Дмодары — это самое священное 
место во Вндване[2]. Когда говорит чрья, самые глу-
бокие темы могут не раскрываться напрямую, потому 
что косвенное откровение считается более высоким, 
чем прямое. Время от времени, не каждый день, мы 
можем говорить о многих возвышенных вещах — о 
служении Рдхр, о положении Рпы Госвм, о 
Рпе-маджар и т. д., и такие разговоры могут быть 
услышаны многими людьми... Но что они из этого 

2  «…все началось здесь. Поэтому эти комнаты в храме Рдх-Да-
модары являются ступицей колеса духовной Вселенной». (Праб-
хупда — Хаягрве дсу, изложено в его книге «Дни Вндвана», глава 
5).



84

Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

извлекут? Что из этого получится? Это называется 
субъективным уровнем и на нем находятся более 
тонкие предметы. Многие о них слышали. Даже сахад-
жии слышали повествования о Рдхр, Кше 
и т. д., но на самом деле они никогда не проникали на 
этот уровень. Они просто делают из этого бизнес. Гуру 
не всегда напрямую открывает истину, но благодаря 
своему развитию и через откровение в сердце ученик 
может осознать эти предметы. 

Поэтому, когда рла Прабхупда говорил о храме 
Рдх-Дмодары, он не упомянул об этой интимной 
игре, когда Кша терпит поражение от Рдхр, и 
Кша поклоняется Ей. Он просто сказал: «Это место 
Рпы Госвм и Джвы Госвм», — и дал понять своим 
ученикам, что это — очень святое место. Он не стал вда-
ваться в подробности по этому поводу. Что мы должны 
вынести из этого? Мы должны понимать, что эти вещи 
предназначены не только для слуха. Они являются 
озарениями на уровне сердца, и нужно пытаться стать 
достойными для них. Мы услышали только чуть-чуть, 
но это дает нам кое-какое представление. Например, 
люди в Индии могут только немного услышать об 
Америке, но услышать достаточно, чтобы у них пробу-
дилось желание, чтобы захотеть туда поехать. Для них 
невозможно полностью понять, что есть в Америке. Как 
бы мы ни старались объяснить им, что есть в Америке, 
они должны увидеть это сами. Если это верно в отно-
шении Америки, то что уж говорить об играх Кшы? 
Даже «рмад-Бхгаватам» лишь указывает направ-
ление: «Иди туда! Иди по направлению к кша-лле». 
В «рмад-Бхгаватам» дается краткое изложение 
кша-ллы. Какой бы длинной ни была Десятая 
Песнь, это, тем не менее, краткое изложение — но такое 
важное изложение! Оно настолько могущественно, 



85

Прабхупда виджая

что пробуждает в нас желание узнать: «Кто такой 
Кша? Кто этот пастушок, который бродит по полям 
Вндвана с коровами и играет на холме Говардхан?» 
Когда мы слушаем об играх Кшы, это желание может 
пробудиться в нас. Это — наша самая большая удача в 
жизни. Именно по этой причине пришел Сам Чайтанья 
Махпрабху. Именно по этой причине пришли Его пре-
данные, и именно по этой причине рла Прабхупда 
пришел в западный мир. 

Некоторые преданные думают, что рла Праб-
хупда стал великим, когда приехал в Америку. Что 
же это значит? Это значит, что мы способствовали 
его величию. Благодаря нам он стал великим! Неко-
торые говорят, что «Золотой век» Кали-юги начался, 
когда «Джаладта» пришвартовалась в Америке. 
Это всего лишь расширенная версия фразы мра 
гуру — джагат-гуру («мой гуру — гуру для всей вселен-
ной»). Возможно, ваш гуру и есть джагат-гуру, но упор 
делается на мра (мой), а не на гуру. Этот менталитет 
встречается у неофитов. Их гуру может быть очень воз-
вышенным, и ученик может стать очень фанатичным 
по этому поводу, но этот фанатизм смешивается с их 
собственным ложным эго. Этого следует избегать.

Однажды рла Прабхупда рассказал одной из 
своих учениц такую историю. Во время написания 
«Гит-Говинды» Джаядева Госвм очень встрево-
жился, когда обнаружил, что хочет написать локу, в 
которой Кша умоляет Рдхрн о милости. Он поду-
мал: «Как эта нечистая мысль пришла мне в голову? 
Кша умоляет о милости Рдхрн?» Он бросил перо 
и сказал жене: «Я собираюсь омыться в Ганге, чтобы 
очиститься». Вскоре после этого он вернулся и присел, 
пока жена подавала ему обед, а, закончив, пошел в 
свою комнату. Затем его жена села сама, чтобы поесть, 



86

Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

но в то время, пока она ела, Джаядева снова вошел в 
дом, свежевымытый. Увидев, что его жена ест, он стал 
ругать ее, сказав: «Что ты делаешь? Ты принимаешь 
пищу до мужа?» Она ответила: «Ты же уже поел, а затем 
пошел в свою комнату!» Джаядева еще больше рассер-
дился: «Ты совсем сошла с ума? Я только что вернулся 
после совершения омовения!» Но опять его жена ска-
зала ему: «Ты пришел сюда, ты поел, а потом ушел в 
свою комнату!» Тогда Джаядева пошел в свою комнату 
и взглянул на рукопись. В ней была лока, которую он 
не решался записать: 

смара-гарала-кхаана
мама ираси маана

дехи пада-паллавам удрам

Милостиво одари Мою голову мягкими лепестками 
своих лотосных стоп, рассеивающих яд любви в раз-
луке («Гит-Говинда», 10.8).

Должно быть, в тот момент он пережил много озаре-
ний, и одно из них было: «О, как повезло моей жене!» 
Он вернулся и склонился перед ней в низком поклоне.

То, что Кша хотел сказать, Он проявил в сердце 
Джаядевы. Но тот поначалу подумал: «Как я могу это 
написать? Это неправильно», — и он отложил перо. Но 
Кша желал этого: «Это должно быть написано!», — и 
Он пришел и написал это Сам, а затем исчез. Уче-
ница рлы Прабхупды говорила, что, когда рла 
Прабхупда рассказывал эту историю, он стал очень 
задумчивым, и его переживания были очень силь-
ными, но, тем не менее, он просто подчеркнул, что то, 
что Кша хочет дать, Он дает через Своего преданного.

Очень часто чрья может прямо указывать на 
какую-то тему, но по своим внутренним причинам он 



87

Прабхупда виджая

может не сказать, что это такое. Позже его слуга может 
объяснить эту тему. Это — парампар. Джва Госвм 
хотел сказать, что паракя-раса является самым 
высшим и непревзойденным аспектом мдхурья-расы, 
но ему противостояли, и не сахаджии или мйвд, 
а моралисты — приверженцы мирской культуры, 
которые считали свакю единственным признанным 
уровнем мдхурьи. р Джва хотел объяснить, что 
паракя-бхва не имеет ничего общего с соответству-
ющей мирской концепцией, но моралисты не могли 
этого понять, потому что их чистота была загрязнена 
мирским. Позднее рла Вивантха Чакраварт 
хкур появился в нашей линии и указал на скрытый 
смысл писаний Джвы Госвм. Смысл был изло-
жен туманно, но он сделал его достоянием гласности: 
«Вот — паракя-бхва!»[3]

И это — не единичный случай, так  происходит 
очень и очень часто. Истинная способность понять 
учение своего гуру, способность познать его сердце и 
способность понять Махпрабху основана не просто на 
внешнем знании, которое достигает ушей. Это — вну-
треннее состояние, которое должно быть создано. Мы 
называем его «субъективным уровнем реальности», и 
когда оно придет к нам, тогда мы осознаем эти вещи. 
Но у нас может быть много разных концепций, если 
слова не проникают дальше наших ушей. Так как же 
мы сможем приобрести правильную концепцию? 
Мы должны служить этой концепции. Мы должны 
служить тому, что считаем высшим. Однажды один 
духовный брат сказал мне: «Да, я тоже беру что-то 
из концепции рдхара Махрджа!» Я ответил: 
«Это — твоя ошибка! Ничего не бери! Склони перед 

3  рла Виванатха Чакраварт хкур объясняет истинное 
положение рлы Джвы Госвм в своем комментарии «нданан-
да-чандрик» к «Удджвала-нлама».



88

Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

этой концепцией голову! Принеси себя в жертву, пре-
дайся и служи ей  — тогда ты поймешь концепцию 
Рпы Госвм. Но ты не можешь брать ее для своей 
пратишхи».

Возвышенные преданные могут говорить очень 
интимные вещи о Кше, но для младших преданных 
в этом существует опасность. Мы можем повторять 
те же самые слова, но мы должны быть осторожны, 
потому что на нас может влиять пратишх. Эти вещи 
приводят нас в восторг и очаровывают, но когда мы рас-
сказываем о них другим, мы должны быть осторожны, 
чтобы не превратить такую возвышенную концепцию в 
бизнес. Мы не должны хвастаться: «Видите, что я знаю? 
Я так много знаю!» У нас могут быть благие намере-
ния, но, поскольку мы — неофиты, мы можем подпасть 
под такое влияние. Поэтому мы должны оставить 
эту задачу возвышенным преданным. «Один грамм 
профилактики стоит целого килограмма лечения». 
рла рдхар Махрдж сказал: «Цель настолько 
велика, зачем рисковать?» Если для того, чтобы войти 
в вечность, нужно сто тысяч жизней — это ничто! Это 
небольшая цена — настолько велика цель. Зачем брать 
на себя риск быть исключенным оттуда? рла рд-
хар Махрдж объяснял, что самые близкие вечные 
спутники Господа охраняют высший мир. Если они 
обнаружат в нас какое-либо недоверие, эгоизм или пра-
тишху, они не позволят нам войти туда. Мы не можем 
проникнуть туда силой. Мы должны очень искренне 
служить нашей гуру-парампаре. Это настолько просто, 
что разберется даже ребенок. Это — очень просто, но в 
то же время — очень глубоко. Ребенок может пойти и 
убрать комнату гуру, и это очень хорошо, но сможет 
ли этот ребенок понять концепцию гуру? Когда мы 
сможем служить концепции сердца нашего гуру, тогда 



89

Прабхупда виджая

мы действительно достигли гуру-севы. Именно поэтому 
многие преданные не смогли достичь цели бхакти. 
Они служили телом и умом, но не своей душой — душой 
значит сердцем. Они подметали полы, собирали деньги 
и даже продавали книги. Так поступали многие люди, 
но они так и не уловили должным образом концепцию, 
изложенную в этих книгах. 

Здесь, в этом мире, мы преуспеваем с помощью 
силы, но в тот мир мы должны войти через голову и 
склонив голову. Любой в том мире выше, чем мы. Мы 
не превосходим никого — мы ниже всех. На самом деле, 
это — чувство уттама-адхикр. Когда у нас действи-
тельно будет такое смиренное настроение служения, 
Кша и Его преданные заберут нас внутрь. Но если 
этого настроения нет, даже если у нас есть богатство, 
последователи и т. д., эти вещи нам не помогут. Эти 
вещи не приблизят нас ни на дюйм к конечной цели 
жизни. 

рла рдхар Махрдж сказал: «Вещи низшего 
мира никогда не принесут удовлетворения». Это такое 
простое, но прекрасное утверждение. Это утвержде-
ние находится у нас под носом на протяжении всей 
жизни, но кто его понял? Душа есть нечто более 
высокое — более высокое, чем материя. Мы должны 
осознать, что материя никогда не сможет удовлет-
ворить наши внутренние желания. Мы никогда не 
можем быть удовлетворены низшим — только высшим. 
Мы должны быть внимательны к этому. Как мы можем 
быть внимательными в процессе сознания Кшы? 
Как мы можем достичь конечной цели существова-
ния? рла рдхар Махрдж сказал: «Вы пришли 
в движение Свами Махрджа с этой целью — теперь 
не становитесь пройдохами по отношению к себе, 
не обманывайте себя». Вступив на путь достижения 



90

Когда Кша дает, Он дает через Своего преданного

высшей цели, согласитесь ли вы занять «положение»? 
Согласитесь ли вы занять положение члена Джи-Би-Си? 
Согласитесь ли вы на должность президента храма? 
Согласитесь ли вы на положение гуру? Что бы это ни 
было  —  не соглашайтесь ни на одну из этих вещей! 
Вы пришли за конечной целью жизни, так получайте 
высшую цель жизни! Как вы это сделаете? Махпрабху 
говорит, сдху-сага — поддерживайте общение с пре-
данными. «Преданные» не означает тех, кто не знает, 
куда идет, кто не сосредоточен на цели жизни и просто 
очарован мйей. Сдху-сага означает общение с пре-
данными, освободившимися от мйи. 

В «Чайтанья-чаритмте» общение с сдху ясно опре-
делено в наставлениях Махпрабху Сантане Госвм. 
Конечно, некоторые преданные скажут: «Мы уже обра-
тились к сдху — у нас есть Прабхупда. Мы верны 
Прабхупде!» Но даже после соприкосновения с сдху 
вы должны поддерживать с ним эту связь. Даже если 
в вас пробудилась любовь к Богу, вы не являетесь неза-
висимыми от сдху. 

кша-бхакти-джанма-мла сдху-сага
кша-према джанме техо пуна мукхйа ага

Основной причиной преданности Кше является 
общение с сдху. Даже когда возникает любовь к 
Кше, общение с сдху остается важнейшим прин-
ципом преданности (Ч.-ч., Мадхья-лл, 22.83).

Как еще мы можем наслаждаться любовью к Кше, 
если не в обществе Его преданных? Другой альтер-
нативы нет. Как только мы полюбим Кшу, мы не 
захотим общаться ни с кем, кроме Его преданных! 

Этот мир — коварное место — берегите свою душу! Не 
позволяйте ей быть поглощенной материей. Берегите 



свою душу! Мы все пришли в движение Прабхупды с 
этой целью. Не занимайтесь самообманом! Бхакти-ви-
нода хкур сказал:

Твоя позиция крепка, приди в духовный мир,
Сорвись с материи крючка, он — твой ориентир.

Стой на позиции, герой! Держись, герой, держись!
Не дай материи тебя увлечь оттуда вниз.

О, шрагрх вайшава, твоя душа светла,
Легка, как ангел, молода, имеет два крыла.

Веди, веди меня туда, где, желтый самоцвет,
Сияет яркая звезда — Вндвана рассвет.

Там от материи вдали живет моя душа. 
В объятьях истинной любви трепещет, чуть дыша.
Души любовь и вечный мир — вот джапы результат!

Протер мешочек я до дыр, и этим я богат.[4]

Не позволяйте себе погрузиться в этот материаль-
ный мир. У вас есть человеческая форма жизни, вы 
соприкоснулись со рлой Прабхупдой и сдху; вы 
соприкоснулись со словами священных писаний; 
вы соприкоснулись со Святым Именем Кшы — мы 
должны оберегать всё это как наше богатство!

(Из лекции, прочитанной в Нью-Йорке 7 июля 1998 г.)

4  Эта английская поэма была написана хкуром Бхактивинодой 
в Пур во время бхаджаны в 1871 году, когда он размышлял о самдхи 
Нмчрьи р Харидса хкура (перевод Датттреи дса).





93

К то является последователем рлы Праб-
хупды, а кто поклоняется только его 
форме? Являются ли поклонники форме 

рлы Прабхупды и его организации на самом деле 
последователями рлы Прабхупды, или они просто 
на словах служат его имени? Проблема заключается 
в споре о приоритете содержания над формой (в 
против вапу).

Ниже приводится беседа между рлой рдха-
ром ​​Дев-Госвм Махрджем и ведущим преданным 
ИСККОН, состоявшаяся 6 марта 1982 года в р Чайта-
нья Срасвата Махе, в Навадвпа-дхме. В этой беседе 
рла рдхар Махрдж приходит к выводу, что 
лидеры ИСККОН просто прикрываются именем Праб-
хупды, не вдаваясь в глубокое понимание сознания 
Кшы. Его заключительные слова уничижительны:

Что бы вы ни сказали, для меня это будет 
звучать поверхностно — это не достигнет 
глубины моего знания и опыта сознания 
Кшы. Что бы вы ни поняли, что бы ни поняли 
все вы, — это не достигнет глубины моих 

Глава 12

ПРИОРИТЕТ СОДЕРЖАНИЯ НАД ФОРМОЙ



94

Приоритет содержания над формой

знаний об ИСККОН, то есть, о сознании Кшы. 
Кто есть Кша? Вы все — ученики начальной 
школы. Так я о вас думаю.

И вот, прошло уже много лет, но, к сожалению, 
положение организации нашего Гуру Махрджа из 
плохого стало еще хуже — ничего не изменилось к луч-
шему. Новое поколение преданных сейчас принимает 
на себя задачу добиться изменений к лучшему, но они 
встретятся с тем же самым (или с худшим) мышле-
нием, с которым столкнулось предыдущее поколение 
пятнадцать лет назад, — и всё это во имя «Прабхупды».

рла рдхар Махрдж: Итак, для чего вы объе-
динились и присоединились к Свами Махрджу? 

Преданный: Для распространения сознания Кшы.

рла рдхар Махрдж: Да, это очень важно, не так 
ли? Сарва-дхармн паритйаджйа мм эка араа 
враджа —  не только атеизм, но и все религиозные 
верования. Мы должны их оставить, отказаться от них 
только ради сознания Кшы. Сознание Кшы так 
ценно и так располагает к себе. Поэтому мы примем на 
себя весь риск ради сознания Кшы. Сарва-дхармн 
паритйаджйа. 

сва-дхарме нидханам рейа пара дхармо бхайваха

Лучше умереть, исполняя свои обязанности, так как 
исполнение чужих обязанностей сопряжено с нео-
пределенностью (Гт, 3.35).



95

Прабхупда виджая

Когда я был молод, я изучал «Бхагавад-гту». 
Обычно, когда я доходил до этой строки, сва-дхарме 
нидханам рейа, я чувствовал разочарование. Прямо 
здесь, где я сейчас нахожусь — мой безотлагательный 
долг, я должен умереть за него, за исполнение долга. 
Но всякий раз, когда я доходил до строки сарва-дхармн 
паритйаджйа, я обретал некоторую силу бесконеч-
ного характера. Рискуйте всем ради Него. Так что всё 
достойно похвалы, пока оно находится в связи с созна-
нием Кшы, ради чего Свами Махрдж отправился 
так далеко и с пустыми руками.

Я знаю о Свами Махрдже не меньше вашего. Я 
знал его с тех пор, как он присоединился к миссии, и 
до последнего дня его жизни. Он спросил меня из Аме-
рики, он написал мне письмо: «Я себя плохо чувствую, я 
могу умереть. Должен ли я умереть здесь, работая ради 
сознания Кшы, или мне лучше вернуться в Индию?» 
Я сказал ему: «Я думаю, что Прабхупда (Сарасват 
хкур) дал тебе эту землю для миссионерской работы. 
Это мое мнение, поэтому я должен сказать: отдай свою 
жизнь там, работая». И он принял это.

Я знал его лучше всех. Когда этот ИСККОН был только 
задуман, возможно, двадцать лет назад, он начал свою 
настоящую проповедническую жизнь в съемном доме в 
Калькутте. Был опубликован журнал «Обратно к Богу», 
и там была моя статья, и в то время он придумал назва-
ние «ИСККОН». Но вы пожертвовали стольким многим. 
У нас также есть некоторый опыт самопожертвования 
в нашей миссии во времена нашего Гуру Махрджа. 
И для чего? Это исключительно важно, и это совсем не 
дешево. Настоящее сознание Кшы — вещь совсем не 
дешевая.



96

Приоритет содержания над формой

анйбхилшит-нйа джна кармдй-анвтам
нукулйена кшну-лана бхактир уттам

Высшая форма бхакти развивается, когда 
человек свободен от всех материальных 
желаний, джны и кармы. Нужно постоянно ока-
зывать служение Кше, приносящее благо 
(«Бхакти-расмта-синдху», 1.1.11). 

муктнм апи сиддхн нрйаа-парайана
судурлабха пранттм коишв апи мах-муне

О великий мудрец, даже среди многих миллионов 
освобожденных и достигших совершенства лишь 
один может быть преданным Господа Нряы. 
Такие преданные полностью миролюбивы и очень 
редки (Бхг., 6.14.5).

Что из себя представляет настоящее сознание 
Кшы, чрезвычайно важно. Только в человеческой 
жизни его можно начать, но это также совершенно 
неопределенно. Поэтому однажды с ним соприкоснув-
шись, человеку следует изо всех сил стараться достичь, 
работать для достижения этой цели настолько, 
насколько это возможно. Дух дела следует сохранять 
по возможности, и затем — объединение, организация, 
управление — каждую вещь выполнять правильно и 
хорошо.

Он приезжал сюда, по крайней мере, пять или шесть 
раз после того, как начал свою проповедь. И до этого он 
также приезжал сюда бесчисленное количество раз; я 
тоже жил по-соседству с ним, через дверь. Его лабора-
тория находилась на первом этаже; я жил на втором 
этаже в течение длительного времени. Как бы то ни 
было, когда он начал свой перевод «Бхагавад-гты», 
он советовался со мной чрезвычайно тщательным 



97

Прабхупда виджая

образом. Так или иначе, он много раз просил меня: 
«Пожалуйста, позаботься о них; я перевожу их на эту 
сторону. Ты некоторым образом обязан заботиться 
о них». Поскольку в моей природе уклоняться, она 
не очень располагающая, но все же он неоднократно 
приходил ко мне и просил меня. Первую группу пре-
данных, которых он привез сюда, в Индию, он оставил 
здесь на моем попечении. И это я предложил купить 
ту землю, где сейчас стоит ИСККОН. В общем, я, месте 
с тем, был  дружелюбен. И теперь — тоже. Но все вещи 
выворачивают по-другому. Когда я услышал, что 
многие неудовлетворенные души сбиваются с пути, 
уходят из ИСККОН, а некоторых из них я знал лично, 
то почувствовал некоторую боль в сердце: «Такие хоро-
шие души уходят?»

Я кое-что им предложил для того, чтобы об этих 
людях позаботились, но вначале они не хотели меня 
слушать. Через некоторое время грубо обошлись с 
тремя важными людьми в администрации. Тогда обе 
стороны были обижены и пришли ко мне, и я добился 
некоего компромисса, и они согласились, и все пошло 
хорошо. Тем не менее, я время от времени вижу, что 
какие-то люди уходят, а те, кто у власти, их власть 
растет; людские ресурсы и деньги приходят к ним в 
руки. Обычно это испытание для чрьи. У меня есть по 
крайней мере пятидесятипятилетний опыт работы в 
миссии; так много людей ушло, и я тоже пытался найти 
компромисс и тоже кое-что сделал. Подобным образом 
я и живу, провожу свои дни.

У меня немного другой характер. Я не люблю боль-
шие компании. Наоборот, мне больше нравится читать 
стры и осознавать их смысл с различных точек 
зрения. Я написал несколько поэм на санскрите; некото-



98

Приоритет содержания над формой

рые книги — также на санскрите, и мой ум почти всегда 
занят выяснением истинного смысла стрика-писа-
ний — мантр, стр или чего-то еще. Это — вообще моя 
натура. Но когда такие вещи происходили с кем-то 
из них, некоторые обиженные люди приходили ко 
мне и просили меня вмешаться в это дело, потому что 
Свами Махрдж много говорил обо мне в рамках своей 
миссии своим ученикам. Из-за этого некоторые из них 
знали об этом и просили меня вмешаться. Потом, когда 
я что-то предложил, они сделали вид, что оглохли. 
Тогда я попросил их: «Постарайтесь помочь от моего 
имени, чтобы облегчить ситуацию».

Преданный: Кого Вы спрашивали и в каком случае? 

рла рдхар Махрдж: Прадьюмна пришел пер-
вым со списком своего недовольства из восемнадцати 
пунктов. Я сообщил об этом Тамле-Кше Махрджу. 
Он был занят своей миссионерской работой. Потом 
он сказал мне: «Дела идут очень успешно. Я не могу 
приехать сейчас. Когда я приеду во время Гаура-
примы, я постараюсь встретиться с Вами». Потом 
он приехал и уехал, но не позаботился о встрече со 
мной. «Дела идут очень успешно». Потом пришел еще 
один преданный — возможно, он отвечал за гурукулу 
во Вндване. Я видел, что он хороший человек, 
но я слышал, что он стал ко всему равнодушным... 
Важный человек стал равнодушным. Затем они 
пришли и сказали: «Три гуру, они не годятся, и их 
следует освободить от обязанностей и наказать». Они 
пришли, чтобы наказать трех гуру, которые были 
непосредственно назначены Свами Махрджем, 
также включая и Тамлу-Кшу Махрджа. Как бы 
то ни было, я вмешался, и некий компромисс был 



99

Прабхупда виджая

достигнут. Подобным образом, приходило так много 
людей, и я слушал, и я говорил: «Продолжайте работу 
по облегчению ситуации». 

Преданный: Я здесь, как Вы говорите, для объединения. 
Нужно только усилие для объединения. "Вместе мы 
победим — порознь мы погибнем." 

рла рдхар Махрдж: Я не согласен с тобой. 
Объединение для чего? Объединение для плохой 
цели — это может создать хаос. 

Преданный: Ну, как же это может быть плохой целью? 
ИСККОН предназначен для сознания Кшы.

рла рдхар Махрдж: Я имею ввиду, что идеал 
важнее всего, а затем — единство. Управление — это 
позиция кшатриев. А работа чрьи — это для 
брхмаа , которого не волнуют эти мирские 
достижения. Это — для брхмаов, а управление — для 
кшатриев, финансы — для вайьев. Это должно быть 
общей концепцией. Поэтому те, у кого темперамент 
брхмаов, должны заботиться о стрика-знании; 
это — их лакшаа (признак).  

бде паре ча ништа

Квалификация духовного учителя состоит в том, 
что его вера сосредоточена на Господе и страх 
(Бхг., 11.3.21).

тад виддхи праиптена
парипранена севай

упадекшйанти те джна
джнинас таттва-дарина



100

Приоритет содержания над формой

Просто попытайся понять это знание, обратившись 
к осознавшей себя личности, увидевшей истину. 
Задавай смиренные вопросы и служи ему. Таттва-
дари, увидевший истину, наставит тебя и даст 
посвящение на этот священный путь (Б.-г., 4.34).

тасмд гуру прападйета джиджсу рейа уттамам

Таким образом, следует принять прибежище у 
духовного учителя и вопрошать о высшей цели 
жизни (Бхг., 11.3.21).

тад виджнартха са гурум эвбхигаччхет
самит-пи ротрийа брахма-нишхам

Чтобы постичь трансцендентное знание, человек 
должен смиренно обратиться к духовному учителю, 
укоренившемуся в Высшей Истине (Муака-упани-
шад, 1.2.12). 

Это должно быть критерием чрьи. Он — не тот чело-
век, который может хорошо управлять, зарабатывать 
деньги и привлекать больше людей. Это не является 
критерием чрьи . Поэтому неудовлетворенные, 
чтобы помочь им, — это был мой совет раздосадован-
ным, и еще раньше этого; также я должен сказать 
одну вещь — любой, кто приходил ко мне и что-то 
спрашивал, они все записывали на магнитофон, и эти 
записи можно распространять везде и всем. Кто бы ни 
пришел, что бы я ни сказал, они записывали это на 
пленку. И они стали проповедовать своим собствен-
ным способом. В соответствии с этим, я слышал, что 
Дхра-Кша Махрдж взял несколько моих записей, 
скопировал их и распространяет среди широкого круга 
лиц. Мне сказали, что это ценится. Мне сказали, что те, 
кто пришел послушать эту запись, прониклись ко мне 
некоторой симпатией. Через этот способ, возможно, 



101

Прабхупда виджая

некоторые люди были привлечены ко мне посредством  
этих записей, и это является причиной всех проблем. 
Те, кто слышит меня через записи, испытывают ко мне 
некоторую симпатию и приходят ко мне за помощью. 
Я здесь, и я говорю с теми, кто приходит слушать меня, 
независимо от кого-либо еще. Поэтому сейчас возникла 
проблема. Некоторых больше привлекают мои записи. 
Ты слышал?

Преданный: Да, я очень признателен, я тоже слушал 
с ним в прошлом году. Единственное, что их точка 
зрения заключается в том, что, услышав Ваше…

рла рдхар Махрдж: Да, мне тоже нравится... 
Все мы горды, те, кто верит в Махпрабху, они не могут 
не гордиться тем, что Свами Махрдж проделал 
такую ​​замечательную работу в распространении. Это 
непостижимо для многих. А если его положение и 
авторитет будут умаляться — это будет для нас почти 
смертью! Мы хотим, чтобы Гауя-вайшавизм имел 
широкое поле распространения. Но, тем не менее, 
справедливость должна присутствовать.

Преданный: В общем, их точка зрения состоит в том, 
что, слушая Ваши записи… 

рла рдхар Махрдж: Я слышал их точку 
зрения. Они говорят, чтобы ни поддерживало 
большинство в комитете (Джи-Би-Си), — это абсолютно. 
Я с этим не согласен. Я считаю, что вы все — ученики 
на пути к истине — так что не думайте, что вы все 
совершенны! Вы — ученики. Поэтому постарайтесь 
быть восприимчивыми и стремитесь поддерживать 
стандарт.



102

Приоритет содержания над формой

Преданный: Они говорят о такой вещи, что, слушая 
Ваши записи, решимость к служению в ИСККОН 
должна возрастать, но вместо этого они обнаруживают 
недостатки.

рла рдхар Махрдж: Ко мне для посвящения 
прислали одного врача (у которого была степень 
доктора наук в области нейрофизиологии). Его послал 
один из зональных чрьев, и, возможно, он слышал 
мои записи. Во всяком случае, он верил в меня, и я 
инициировал его. Я написал одну книгу, «Прапанна-
джванмта», составленную из множества 
источников, а также сочинил несколько стихов на 
санскрите. Этот врач сказал: «Ваши труды неоценимым 
образом помогают ИСККОН, укрепляя ИСККОН, а 
также оживляя его». Это замечание пришло ко мне, 
и такое вполне возможно. Свами Махрдж очень 
широко распространил наставления Махпрабху, и 
то, что я собрал в этой книге, — множество избранных 
отрывков от многих возвышенных преданных, они 
могут помочь Движению. Таким образом, моя связь 
должна была укрепиться и глубоко укорениться. Но, 
к сожалению, дела идут так, как будто я нахожусь в 
противоборствующем стане. Но я не думаю, что это 
так. Я думаю, что мое расположение, мои советы и моя 
дружба со Свами Махрджем могут очень помочь вам 
с обеих сторон — в учреждении как организационного, 
так и духовного идеала. Это — мое простое убеждение. 
Всю жизнь у меня не было амбиций, и в мои преклонные 
годы я не такой глупец, чтобы на этот раз за счет 
ИСККОН попытаться улучшить свое общественное 
положение.



103

Прабхупда виджая

Преданный: Они всегда относились к Вам с большим 
почтением. 

рла рдхар Махрдж: Только тогда, когда их 
мнение не отличалось от моего. 

Преданный: Единственное, из-за чего они сейчас 
немного огорчены, это то, что некоторые люди, у 
которых есть критика в адрес Движения…

рла рдхар Махрдж: Почитают формально. 
Какой тип почтения у них по отношению ко мне? 
Формальный или материальный? По существу? 
Духовный?

Преданный: Ну, я думаю, что, для Вашего сведения…

рла рдхар Махрдж: Нет, нет, я думаю, 
их почтение ко мне носит формальный характер. 
По крайней мере, теперь они доказали это. Они 
более требовательны в формальном управлении и 
нуждаются в формальной помощи от меня. Но я не 
тот человек, который озабочен только формой. Мне 
нравится дух больше, чем форма. Скорее, я предпочитаю 
быть разрушителем форм, а не создателем форм, если 
это необходимо для духовного подъема.

Преданный: Это довольно тяжело.

рла рдхар Махрдж: И это там — сарва-дхармн 
паритйаджйа. Что это? Каков тот идеал и наивысшая 
цель?

см ахо чараа-реу-джушм аха сй
вндване ким апи гулма-латаушадхнм



104

Приоритет содержания над формой

й душтайаджа сва-джанам рйа-патха ча хитв
бхеджур мукунда-падав рутибхир вимгйм

О, позволь мне стать кустом, лианой или растением 
в р Вндване, чтобы я мог обрести пыль со стоп 
гоп. Они отказались от того, от чего труднее всего 
отказаться, например, от общения с членами своей 
семьи и законов общества, чтобы найти прибежище 
у лотосных стоп Мукунды, которого ищут сами Веды 
(Бхг., 10.47.61).

Знаком ли ты с этой локой из «Бхгаватам», в 
которой Уддхава говорит о гоп Вндвана, об их 
квалификации? Знаком ли ты с этой локой из 
«рмад-Бхгаватам»? 

Преданный: Нет. Пожалуйста, расскажите мне.

рла рдхар Махрдж: Итак, вы должны иметь 
связь с наивысшим идеалом Гауя-вайшавизма. Куда 
идти? Каково наше назначение? Для чего мы пришли 
в ИСККОН? Свами Махрдж обратился ко многим с 
общим призывом, сокрушив гордость современной 
научной цивилизации. Но для чего? Какова наша 
наивысшая цель? Вы должны осознавать это. Для чего 
вы пришли? Вы, солдаты, собрались сражаться против 
мйи, но зачем? Какова ваша цель? Какова концепция? 
Существует так много концепций — исламская 
концепция, христианская концепция, концепция 
варрамы , буддийская концепция, концепция 
акары — так много. Но что такое сознание Кшы, 
которое дал вам Свами Махрдж? 

Преданный: Наше понимание в том, что мы не знаем 
Кшу. У нас нет квалификации знать Кшу. Но мы 
знаем Прабхупду, поэтому мы хотим служить ему. 



105

Прабхупда виджая

рла рдхар Махрдж: Что такое ваш Прабху-
пда? В мире так много духовных учителей. В чем 
особенность вашего Прабхупды? 

Преданный: Он приводит нас к стопам Кшы.

рла рдхар Махрдж: Тогда кто такой Кша? 
Разве он не проповедовал о Нем? Он проповедовал о 
сознании Кшы. И что это за сознание Кшы? 

Преданный: Предаться Прабхупде означает 
проповедовать сознание Кшы и практиковать 
сознание Кшы.

рла рдхар Махрдж: Он завладел вашим умом, 
проповедуя сознание Кшы.

Преданный: Верно.

рла рдхар Махрдж:  А что вы находите такого 
особенного в сознании Кшы, что вы оставили свои 
прежние религиозные идеи и присоединились к Свами 
Махрджу? Вы так сильно рисковали  — что это за 
великое сознание Кшы? Вы должны это знать.

Преданный: Да, да, мы знаем — все то, чему учил нас 
Прабхупда!

рла рдхар Махрдж: Выражайтесь яснее — вы 
просто прикрываетесь именем Прабхупды!

Преданный: Кша — Верховный Господь.

рла рдхар Махрдж: «Кша — Верховный 
Господь» — это расплывчатое выражение. Кто-то 
другой скажет, что Аллах — Верховный Господь, другой 
скажет, что Иисус — Верховный Господь…



106

Приоритет содержания над формой

Преданный: Ну, у Него есть имя, форма, атрибуты, 
игры — они неотличны от Кшы. 

рла рдхар Махрдж: Вы должны знать, какова 
концепция Кшы. Обратно к Богу — что это за Бог?

Преданный: Нас обучают этому в нашем обществе 
ИСККОН. 

рла рдхар Махрдж: Это образование — не 
просто модная форма. Это — реальность. 

Преданный: Наш Гуру Махрдж — он руководил этой 
миссией 13 лет…

рла рдхар Махрдж: Я знаю вашего Гуру 
Махрджа лучше, чем вы. Я знал его с самого начала и 
до последних дней его жизни. Настолько, что однажды 
он предложил мне стать президентом ИСККОН. Я 
отказался. В свои последние дни он хотел, чтобы я жил 
вместе с ним в ИСККОН, чтобы постоянно общаться со 
мной. 

Преданный: Если я скажу что-то, представляющее их 
сторону (ДжиБиСи), пожалуйста, не возражайте.

рла рдхар Махрдж: Что бы вы ни сказали, для 
меня это будет звучать поверхностно — это не достигнет 
глубины моего знания и опыта сознания Кшы. Что 
бы вы ни поняли, что бы ни поняли все вы, — это не 
достигнет глубины моих знаний об ИСККОН, то есть, 
о сознании Кшы. Кто есть Кша? Вы все — ученики 
начальной школы. Так я о вас думаю. 



Как я упомянул в своем вступительном слове, поло-
жение миссии нашего Гуру Махрджа изменилось 
от плохого к худшему — ничего не изменилось к луч-
шему. «От плохого к худшему» означает, что раньше 
существовала лишь небольшая потребность в изме-
нениях в таких областях, как вайшавское поведение 
и вайшавская философия. Теперь же философские 
заблуждения увеличились в тысячу раз. Что уж гово-
рить о вайшавском поведении — вайшава-апардха 
стала хлебом насущным!





109

«Книги — это основа,
чистота — это сила,

проповедь — это сущность,
а практическая ценность — это принцип».

С колько раз рла Прабхупда делал это заяв-
ление? Это — действительно важный лозунг 
в любом храме, раме или домашнем 

хозяйстве, где проживает ученик или последователь 
рлы Прабхупды. Это высказывание тысячи раз 
цитировалось на классах «Бхгаватам» саннйс, гуру 
и ведущими проповедниками в виде «как сказал Праб-
хупда». Но Его Божественная Милость никогда этого 
не говорил!

Если у вас есть Бхактиведнта ВедаБейз (Bhakti-
vednta VedaBase), просто введите приведенный выше 
слоган[1] и убедитесь сами. Этот слоган, ставший прин-
ципом понимания желаний рлы Прабхупды 
относительно ИСККОН, на самом деле никогда не исхо-
дил из уст рлы Прабхупды! Так как же получилось, 
что мы все стали частью этого недоразумения? 

1  “Books are the basis, purity is the force, preaching is the essence, and 
utility is the principle.” - прим переводчика.

Глава 13

КНИГИ — ЭТО ОСНОВА?



110

Книги — это основа?

Это высказывание взято из китайского свитка, 
на который рле Прабхупде указали его ученики 
25 февраля 1977 года. Примечательно, что в то время 
рла Прабхупда даже не повторил этот лозунг. Хотя 
присутствовавшие преданные его и оценили, мы не 
видим, чтобы рла Прабхупда упоминал о нем в 
дальнейшем, и он никоим образом не санкционировал 
его распространение в ИСККОН. Однако это высказыва-
ние было популяризировано через информационный 
бюллетень Би-Би-Ти (BBT).

Таким образом, по большей части, у многих пре-
данных сложилось впечатление, что этот девиз был 
лично произнесен рлой Прабхупдой много раз, и 
что он установил его как основополагающую мысль 
в своем движении или даже как «закон», коль на то 
пошло, — по крайней мере это то, во что нас заставили 
поверить. 

По иронии судьбы, этот девиз окажется философски 
неверным, если мы его проанализируем и попытаемся 
применить к сознанию Кшы. Во-первых, книги — не 
единственная основа. Основой, формирующей все 
вещи в философии Гауя-вайшавов, являются гуру, 
сдху и стры. Это не только стры (книги) — все 
три составляющие должны присутствовать.

сдху-астра-гуру-вкйа
хдайе карий аикйа

Следует сделать слова сдху, писаний и гуру еди-
ными в сердце (Према-бхакти-чандрик, 1.10).

Проповедь не является сущностью сознания Кшы. 
Проповедь — это то, что мы делаем, чтобы обратить 
неверующих в сознание Кшы, — так как же это 



111

Прабхупда виджая

может быть сущностью Гауя-вайшавской сид-
дхнты? Сущность — это раддх (вера) и арагати 
(предание себя). Сначала идет раддх, которая со вре-
менем перерастает в арагати. рла рдхар 
Махрдж объяснил, что раддх — это ореол рмат 
Рдхрн, а арагати — ореол Кшы. раддх 
открывает р Кшу, поэтому самым важным тре-
бованием в преданном служении является вера. Без 
веры мы не можем добиться никакого прогресса, а без 
арагати нет входа в сознание Кшы.

Чистота — это не сила. С точки зрения чистоты гоп 
были нечистыми из-за того, что нарушили законы 
общества и стры (рйа-патха ча хитв). Не имеет 
значения, находится ли человек в чистом или нечи-
стом состоянии. 

апавитра павитро в сарввастх гато ‘пи в
йа смарет пуарккша са бахйбхйантара учи

Чистый человек или нечистый, или прошел через 
все перипетии жизни, тот, кто помнит лотосоокого 
Господа, становится внешне и внутренне чистым 
(Гаруа Пура).

дваите бхадрбхадра-джна саба мано-дхарма
эй бхла, эй манда — эй саба бхрама

В мире двойственности все концепции добра и зла 
являются умственными творениями. «Это хорошо» 
или «это плохо» — все является иллюзорным (Ч.-ч., 
Антья-лл, 4.176).

Практическая ценность — это принцип: использо-
вание всего в служении Кше (йукта-вайргйа) — это, 
безусловно, один из принципов сознания Кшы, но это 



не единственный принцип. Главный принцип — всегда 
помнить о Кше и никогда не забывать Его:

смартавйа сатата вишур висмартавйо на джтучит
сарве видхи-нишедх сйур этайор эва кикар

Вишу (Кшу) всегда следует помнить, и Его 
никогда нельзя забывать. Все остальные правила 
и нормы должны служить этим двум принципам 
(Падма-пура).

Таким образом, этот лозунг «книги — это основа и 
т. д.» может быть хорошим, чтобы сплотить войска для 
атаки, но где стрика прам для этого утверждения? 
Его нет. Этот лозунг не выдерживает критики.



113

Вопрос: Недавно я прочитал в Интернете статью веду-
щего саннйс/Джи-Би-Си/гуру ИСККОН, в которой он 
сказал:

Мы не можем расширить нашу семью 
(ИСККОН) даже до рлы Бхактисиддхнты. 
Мы не можем сделать даже шаг в эту сто-
рону, потому что проблема в том, что, если 
мы будем уделять слишком много внима-
ния рле Бхактисиддхнте, то собьем наш 
фокус. Мы упустим из вида ИСККОН.

Действительно ли существует конфликт интересов 
между ИСККОН и рлой Бхактисиддхнтой Сара-
сват хкуром?

Нарасигха Махрдж: На Ваш вопрос можно отве-
тить и «да», и «нет». Интересно, о чем же «нашем» в 
«нашем фокусе» идет речь? О рле Прабхупде или о 
нынешнем руководстве ИСККОН?

Нет — если ИСККОН уделяет особое внимание Бхак-
тисиддхнте, нет конфликта интересов или потери 
фокуса, потому что, по мнению основателя ИСККОН, 

Глава 14

СЕКТАНТСКОЕ СОЗНАНИЕ

ПРОТИВ СОЗНАНИЯ КШЫ



114

Сектантское сознание против сознания Кшы

рлы А.Ч. Бхактиведнты Свами Прабхупды, 
ИСККОН — это движение Бхактисиддхнты!

С другой стороны, да — будет конфликт интересов 
и потеря фокуса, если ИСККОН будет уделять какое-то 
внимание Бхактисиддхнте, потому что современный 
ИСККОН во многих отношениях является отклонением 
от первоначального ИСККОН. Об этом свидетельствует 
тот факт, что тысячи преданных покинули ИСККОН и 
присоединились к другим истинным ветвям Гауя-
Маха. В годы становления ИСККОН рла Прабхупда 
писал следующее:

В день ухода моего Гуру Махрджа вы 
можете провести собрание, чтобы обсудить 
его деятельность и воздать должное его 
памяти. Практически это — его движение, 
потому что именно по его приказу я приехал 
в вашу страну (Письмо Упендре, 2 декабря 1968 
г.).

Это движение было начато Бхактивинодой 
хкуром, а затем оно было поручено Бхак-
тисиддхнте Сарасват хкуру. После этого 
мы пытаемся служить его слову, и многие 
мои духовные братья, они — тоже... (Лекция, 
Лос-Анджелес, 13 января 1969 г.).

Практически здесь нет моей заслуги — если 
есть какая-то заслуга, то она принадлежит 
моему духовному учителю, Бхактисиддхнте 
Сарасват Госвм Прабхупде, который 
помогает мне, присылая в это движение 
так много хороших душ, как ты. Что бы ни 
делалось, это происходит только по Его Боже-
ственной Милости. Так что мое дело просто 



115

Прабхупда виджая

выполнять его приказ (Письмо к Дайнанде, 26 
марта 1969 г.).

Итак, я — ручная собачка моего Гуру 
Махрджа, и Вы так хорошо помогли ему рас-
пространить послание Господа Кшы, или 
Движение сознания Кшы, и я очень доволен 
Вашим серьезным и искренним отношением, 
так что Вы получите полные благословения 
моего Гуру Махрджа. Знайте это наверняка 
(Письмо Джорджу Харрисону, 4 января 1973 г.).

Эти цитаты рлы Прабхупды ясно демонстри-
руют связь и отсутствие различия между движением 
рлы Прабхупды и движением Бхактивиноды и 
Бхактисиддхнты. Они находятся в гармонии, а не в 
противоречии.

Однако человек, которого Вы цитируете, присое-
динился к ИСККОН только за несколько месяцев до 
ухода Прабхупды и, следовательно, он не имел реаль-
ного опыта того, каким было настроение Прабхупды 
при создании ИСККОН. Следует также помнить, что 
это — тот же человек, который снял телесериал о 
рле Прабхупде, в эпизоде которого изо лба рлы 
Прабхупды исходит вспышка света, отталкиваю-
щая олицетворение Кали-юги. Такое изображение 
рлы Прабхупды в виде болливудского сдху стар-
шим учеником является серьезной причиной для 
беспокойства…

В первые годы существования во всех храмах 
ИСККОН было принято ежедневно повторять или петь 
прама-мантры Бхактисиддхнты. Хотя в то время 
нам не разрешалось читать книги Бхактисиддхнты, 
все же каждому было совершенно ясно, что Бхактисид-
дхнта был нашим парам-гуру, а рла Прабхупда 



116

Сектантское сознание против сознания Кшы

выполнял его приказы и исполнял его желания. Таким 
образом, нет никакой разницы между интересами 
Бхактисиддхнты и ИСККОН. Они тождественны.

В 1976 году рла Прабхупда распорядился, чтобы 
логотип Гауя-Маха (первоначально разработан-
ный Бхактисиддхнтой) был нарисован по обеим 
сторонам ворот всемирной штаб-квартиры ИСККОН 
в Мйпуре. Этот логотип остается там и по сей день, 
не смотря на то, что почти никто не обращает внима-
ния на его важность или значение, хотя и то, и другое 
кажется совершенно ясным — ИСККОН неотличен от 
движения, основанного Бхактисиддхнтой под эгидой 
Гауя-Маха.

рла Прабхупда в последние дни перед своим 
уходом обратился к своим духовным братьям и послал 
всем сообщение, в котором говорилось: «Война окон-
чена»; он призвал всех работать вместе в гармонии для 
распространения сознания Кшы.

рла Прабхупда также учредил Благотво-ритель-
ный фонд Бхактиведнты в 1977 году с целью работы в 
гармонии с институтами Гауя-Маха своих духовных 
братьев. рмад Бхакти Дайита Мдхава Махрдж из 
р Чайтанья Гауя Маха был назначен первым пре-
зидентом фонда. Одной из первых обязанностей фонда 
было финансирование завершения строительства хра-
мовой комнаты в махе рлы рдхара Махрджа 
в Навадвпе.

Проблема заключается не в том, как приспособить 
Бхактисиддхнту к ИСККОН, а в том, как удерживать 
ИСККОН сосредоточенным на сознании Кшы, а не на 
сектантском сознании. Эти вещи имеют тенденцию 
вступать в конфликт друг с другом.



117

Прабхупда виджая

Сознание Кшы означает рассмотрение с абсолют-
ной точки зрения, а сектантское сознание означает 
рассмотрение с относительной точки зрения. Общество 
создано с целью сознания Кшы (рассмотрение с абсо-
лютной точки зрения), а не наоборот. Когда общество 
перестает представлять Абсолют и функционирует 
только для собственного благополучия, то такое обще-
ство уже не является трансцендентным — оно просто 
становится еще одним мирским обществом. Бхакти-
сиддхнта резюмировал это следующим образом:

Действительно, идея церкви-организации в 
доступной для понимания форме знаменует 
конец живого духовного движения. Вели-
кие церковные учреждения — это плотины и 
дамбы, удерживающие течение, которое не 
могут удержать никакие подобные приспосо-
бления. Они в действительности указывают 
на желание масс использовать духовное дви-
жение в своих целях. Они также безошибочно 
указывают на конец абсолютного и чуждого 
условностей руководства истинного духов-
ного учителя (Из эссе «Птан», The Harmonist, 
январь 1932 г.).

Может ли приведенная выше цитата относиться 
к ИСККОН? Если обратить пристальное внимание на 
происходящее, то можно прийти к выводу, что многие 
лидеры ИСККОН не хотят придавать никакого значе-
ния словам Бхактисиддхнты. Если они это сделают, 
то обман будет разоблачен, и факты укажут на то, что 
движение, основанное рлой Прабхупдой, было оду-
рачено псевдоспиритуалистами и сбито с курса.



118

Сектантское сознание против сознания Кшы

По мнению некоторых наших редакторов, название 
этой статьи, «Сектантское сознание против созна-
ния Кшы», устарело, потому что, по их мнению, 
битва за ИСККОН уже проиграна — это общество стало 
обществом для себя и самим по себе, то есть Междуна-
родным Обществом Сектантского Сознания (ИССКОН).

На пути, который избрал ИСККОН, преобладает сек-
тантское сознание. Это напоминает формирование 
христианской церкви после Никейского собора 325 года 
н. э., когда церковь отказалась от духовной мудрости 
ради соблазна денег, дипломатии и деспотизма. Было 
бы трудно указать на разницу между тем, чем тогда 
стала церковь, и тем, чем теперь становится ИСККОН.

Более того, если задуматься об ИСККОН и вни-
мательно послушать рлу Прабхупду, то можно 
обнаружить, что, по словам самого Прабхупды, 
единственное, что он добавил к движению Бхакти-
сиддхнты, заключалось в том, что он (Прабхупда) 
как саннйси проводил церемонии бракосочетания 
своих молодых учеников. В прочих случаях рла 
Прабхупда говорил, что все другие аспекты его 
движения уже учреждены Бхактисиддхнтой. Это 
означает: поклонение Божествам, формирование Джи-
Би-Си, пожизненное назначение президентов храмов, 
децентрализация, проповедь за границей, печать и рас-
пространение книг, харинма-сакртана, выставки 
диорам, кинопроекты, распространение прасда , 
печать и распространение журналов, учреждение 
даиви-варрамы и принятие саннйсы как вайшав-
ской аги. Буквально всё, что делает ИСККОН или чем 
обладает, было основано Бхактисиддхнтой и передано 
рле Прабхупде для формирования ИСККОН. Так как 



119

Прабхупда виджая

же кто-то в здравом уме мог подумать, что настроение 
Бхактисиддхнты может оказать негативное влияние 
на прогрессивный ИСККОН?

Доказательством ослабления позиций ИСККОН в 
настоящее время является его неспособность защитить 
парампару, рлу Прабхупду и даже само общество 
от нападок противоборствующей стороны, кастовых 
Госвм, сахаджиев, мадхва-угравд и даже агрес-
сивных проповедников Гауя-вайшавизма. Во всех 
таких случаях лидеры ИСККОН обращались к предан-
ным за пределами ИСККОН за помощью, руководством 
и утешением. Если бы они включили Бхактисиддхнту 
хотя бы в члены семьи ИСККОН, тогда они могли бы 
позаботиться о себе сами и не звать на помощь других.

По мнению нео-конов (новых консерваторов) 
ИСККОН, они могут чувствовать себя комфортно 
только в том случае, если все ветви Гауя-сампради 
(включая Бхактисиддхнту) перейдут под их кон-
троль. Они считают себя стволом дерева и даже 
низвели Бхактисиддхнту до одной его ветви. Это не 
очень-то скромный взгляд на самого себя. Конечно 
же, общественный ура-патриотизм состоит в том, что 
ИСККОН — это движение Прабхупды, Прабхупда был 
лучше всех остальных, и ничего не изменилось. Однако 
в действительности всё в ИСККОН изменилось! Практи-
чески ничего не осталось тем же самым — в частности,  
законы ИСККОН, которые рла Прабхупда написал 
от руки в 1966 году. Их было всего восемь, и все они 
могли уместиться на одной странице: 

1) все инициированные преданные должны посещать 
утренние и вечерние занятия;



120

Сектантское сознание против сознания Кшы

2) они не должны иметь пристрастий к каким-либо 
одурманивающим веществам, включая кофе, чай и 
сигареты;

3) им запрещено иметь незаконные половые связи;

4) они должны быть строгими вегетарианцами;

5) им не следует активно общаться с непреданным;

6) им не следует есть пищу, приготовленную 
непреданными;

7) они не должны тратить время на пустые разговоры 
и заниматься легкомысленными играми;

8) им следует всегда повторять и воспевать святые 
имена Господа.

Современный свод законов ИСККОН занимает почти 
тысячу страниц! И что уж говорить об изменении зако-
нов, если оригинальные книги рлы Прабхупды 
также были изменены, и споры об этом продолжаются 
до сих пор.

ИСККОН хочет контролировать всё — заставить 
замолчать голоса несогласных и подавить любые 
противоположные взгляды. Всё должно соответство-
вать «стандартам Прабхупды», которые они сами и 
создали. Это похоже на драконовский культ или, что 
еще хуже, на христианство, а, как сказал Бхактивинода 
хкур, сектантский дух (сектантское сознание) — враг 
истины:

Сектантский дух, этот великий враг 
истины, всегда будет препятствовать попыт-
кам исследователя, который пытается 



извлечь истину из религиозных трудов своей 
нации, и заставит его поверить, что Абсолют-
ной Истины нет нигде, кроме как в его старых 
религиозных  книгах (Бхгавата, 1869).

Если ИСККОН так искренен, то в чем трудность 
принять руководство Бхактисиддхнты, когда даже 
Прабхупда нашел прибежище у его лотосных стоп? 
Это не означает, что ИСККОН должен присоединиться 
к Гауя-Маху или что Гауя-Мах должен присое-
диниться к ИСККОН, но означает, что гармония среди 
Гауя-вайшавов будет достигнута благодаря при-
знанию общего знаменателя и предка всех, рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура.

На самом деле происходит то, что шаг за шагом, мед-
ленно, но верно, некоторые из лидеров уводят ИСККОН 
прочь от Гауя-сампради, чтобы создать апа-сам-
прадю — лишь тень парампары.





123

Вопрос: Недавно мы читали статью, в которой автор 
начинает с утверждения, что некоторые известные 
ученые из Рмнуджа-сампради и Мадхва- сампради 
(в первую очередь Е.С. р Рагаприя Мах-деикан 
Свами и Видй-вчаспати Баннандже Говиндчрья) 
являются авторитетными источниками трансцен-
дентного знания относительно гуру-таттвы. В этой 
статье автор пытается доказать, что рла Прабхупда 
является гуру-освободителем на следующие 10 000 лет. 
Все гуру, идущие вслед за Прабхупдой, являются лишь 
гуру-инструментами, цель которых — помогать ему. 
Верно ли это в каком-то отношении?

Нарасигха Махарадж: Мы имели удовольствие 
несколько раз лично встречаться со р Рагаприей 
Мах-деиканом Свами и Баннандже Говиндч-
рьей, и мы рады сообщить, что они действительно 
являются учеными и искренними преданными р 
Рмнуджчрьи и р Мадхвчрьи соответственно.

Мы также согласны с тем, что то, что ученые последо-
ватели Мадхвы и Рмнуджи заявляли относительно 
гуру-таттвы, действительно верно для их вероучений 
и применимо к их сампрадям. 

Глава 15

ГУРУ: ОСВОБОДИТЕЛЬ

ИЛИ ИНСТРУМЕНТ?



124

Гуру: освободитель или инструмент?

 Однако концепция гуру-таттвы в традиции 
Мадхвы сильно отличается от концепции гуру-таттвы 
в Гауя-сампраде. Тот факт, что сам Мадхва не мог 
принять игру, в которой Брахма (изначальный гуру как 
его, так и нашей сампради) пришел в замешательство, 
сам по себе является убедительным доказательством 
этого утверждения. В то время как Мадхва исключил 
из своей версии раздел «Бхгаватам», известный как 
Брахма-вимохана-лл, иллюзия Брахмы была принята 
рдхаром ​​Свами, первоначальным комментатором 
«Бхгаватам». А комментарий рдхара Свами был 
принят р Чайтаньей Махпрабху. 

То, что полезно для Гауев в комментарии Мадхвы, 
несомненно, является незначительным по сравне-
нию с тем, что написал рдхар Свами. В частности, 
Мадхва принял Вишу как рая-таттву (высшее 
прибежище), тогда как рдхар Свами принял р 
Вндвана-чандру (Кшу) как рая-таттву, а 
арагати (предание себя) — как окончательную сд-
хану, или средство достижения цели. 

Имея это в виду, можно с уверенностью сказать, 
что в конечном итоге указания традиции Мадхвы в 
вопросе понимания гуру-таттвы имеют весьма огра-
ниченную ценность среди Гауев. Хотя в настоящее 
время это может показаться полезным для некоторых 
преданных, так как, похоже, существует вопиющая 
неспособность для многих понять нашу собственную 
традицию изнутри, тем не менее, это приведет к труд-
ностям в будущем. 

Учение Рмнуджи гораздо ближе к гауя-сид-
дхнте, чем учение Мадхвы. В концепции Рмнуджи 
арагати играет важнейшую роль, как и в учении 
р Чайтаньи. Что касается таких тем, как дкш, 
арчана и саннйса, между последователями Рмнуджи 



125

Прабхупда виджая

и Гауями также больше сходства, чем между 
последователями Мадхвы и Гауями. Наша связь 
с последователями Мадхвы на самом деле связана с 
формой, в то время как наша связь с последователями 
Рмнуджи основана больше на сущности. Сходство 
между последователями Рмнуджи и Гауями, без-
условно, — интересная тема, но она не является темой 
данного эссе, и поэтому ее можно рассмотреть отдельно 
в другое время. 

В целом, многочисленные второстепенные моменты, 
касающиеся чрьи-основателя и его гуру-преемни-
ков, были хорошо освещены в статье, которую Вы 
упомянули. Однако есть необходимость в некоторых 
пояснениях.

Это правда, что Мадхвчрья и Рмнуджч-
рья занимают уникальное положение в своих 
соответствующих сампрадях как уддхрака-гуру 
(гуру-освободители). Однако, если быть более точным, 
гуру-освободителем в философской школе Рмнуджи 
является Наммльвр, один из двенадцати льваров, 
из писаний которых Рмнуджа черпал свое учение о 
арагати. 

Хотя Рмнуджа считал себя упакрака-гуру (гуру-ин-
струментом), тем не менее в наше время он считается 
главой р сампради — уддхрака-гуру. 

Кто-то может спросить: раз Рмнуджа считал себя 
гуру-инструментом, то как его последователи считают 
его гуру-освободителем? Ответ можно обнаружить в 
том, что именно р Рмнуджа придал форму фило-
софии вишишхдвайты (не реализованной ранее 
Наммльвром), написав комментарий к «Ведн-
та-страм». Тот, кто знает ответ на этот вопрос, знает 
секрет гуру-парампары. 



126

Гуру: освободитель или инструмент?

Положение уддхрака-гуру, занимаемое Рмнуд-
жей и Мадхвой в их преемственностях, уже было дано 
рле Рпе Госвм Прабхупде в нашей Гауя-сам-
прдае никем иным, как р Чайтаньей Махпрабху, 
500 лет назад. 

Наш рла Прабхупда не занимает той же пози-
ции, что и Мадхва или Рмнуджа, поскольку он не 
ввел новую философскую систему и не основал бази-
рующуюся на ней сампрадю. Это было осуществлено 
рлой Рпой Госвм, и поэтому мы все известны 
как рпнуги, последователи рлы Рпы Госвм, 
включая рлу Прабхупду, Сарасват хкура и 
Бхактивиноду хкура.

Не будучи рпнугой, человек не может быть праб-
хупднугой (как иногда называют последователей 
рлы Прабхупды), и наоборот. рла Прабхупда 
учредил свою миссию в рамках существующей сам-
пради исключительно для целей проповеди. Его 
миссия заключалась не в том, чтобы стать отдель-
ной сампрадей, отличной от той, которая уже была 
основана в XX веке Сарасват хкуром и рлой Бхак-
тивинодой. Если бы это была отдельная сампрадя, то 
для миссии также потребовалась бы новая тилака, а 
также значительно больший объем комментариев, 
включая новый комментарий к «Веднта-страм» 
на санскрите, показывающий, чем концепция 
рлы Прабхупды отличается от концепции его 
чрьев-предшественников. В самом деле, ни один 
разумный ученик даже на мгновение не допустит 
подобной мысли.

р-чаитанйа-манобхиша стхпита йена бх-тале
свайа рпа кад мхйа дадти сва-паднтикам



127

Прабхупда виджая

Когда же р Рпа, исполнивший заветное желание 
р Чайтаньи в этом мире, даст мне прибежище у 
своих лотосных стоп? (Према-бхакти-чандрик)

Я не думаю, что преданные-институционалисты[1] 
или сторонники твиков поняли это основополага-
ющее утверждение. рла Рпа Госвм является 
главой (уддхрака-гуру) нашей сампради в этом мире, 
а в духовном мире он является нашим верховным 
лидером в образе р Рпы Маджар. Гауя-сам-
прадя снизошла с Голоки Вндваны, и ее онтология 
завершена.

Создается впечатление, что и преданные-институ-
ционалисты, и сторонники твиков, каждые по-своему, 
хотят поставить рлу Прабхупду на место Рпы 
Госвм. По-видимому, это так в основном потому, что 
подавляющее большинство преданных не имеют пра-
вильного онтологического понимания сиддхнты. Идея 
о том, что рла Прабхупда будет главой сампради 
на следующие 10 000 лет, не имеет под собой основы 
в духовной реальности. Похоже, что многими предан-
ными просто движет мирская сентиментальность, 
смешанная с вайшава-апардхой. Результат — полное 
заблуждение! 

Положение рлы Рпы Госвм окончательно 
установлено Сарасват хкуром в его последних 
наставлениях перед уходом из мира смертных:

Вы все, пожалуйста, проповедуйте о 
р Рпе и р Рагхунтхе с большим 
энтузиазмом. Высшая цель всех наших жела-
ний — стать частицами пыли у лотосных 
стоп последователей р Рпы Госвм.

1  Преданные, находящиеся в строгих рамках ИСККОН или любого 
другого подобного института – прим. переводчика



128

Гуру: освободитель или инструмент?

Опять же, высшее положение рлы Рпы Госвм 
в Гауя-сампраде разъясняется Нароттамой Дсой 
хкуром в его песне «р Рпа-маджар-пада»:

р-рпа-маджар-пада, сеи мора сампада
сеи мора бхаджана-пджана

сеи мора пра-дхана, сеи мора бхараа
сеи мора джванера джвана

Лотосные стопы р Рпы-маджар — мое сокро-
вище и объект моего поклонения. Они — богатство 
моего существования, они — мои украшения и сама 
жизнь моей жизни.

На самом деле рла Прабхупда был упакра-
ка-гуру (гуру-инструментом) в том смысле, что он 
приводил своих учеников к лотосным стопам рлы 
Рпы Госвм, уддхрака-гуру (гуру-освободителя).

Что касается р Чайтаньи Махпрабху, то Он — наш 
иша-дев, или самое ценное Божество нашей сам-
пради. Но многие преданные не до конца понимают 
и это. Любой, кто не принимает эти основные выводы 
относительно положения рлы Рпы Госвм и р 
Чайтаньи Махпрабху, является канишха-учеником 
в лучшем случае. 

Никто из находящихся в Мадхва-сампраде или 
в Рмнуджа-сампраде не говорит, что гуру-ин-
струмент не может быть освобожденной душой или 
чистым преданным, как и гуру-освободитель. То, что 
все чрьи в нашей парампаре со времен Махпрабху 
были чистыми преданными, не меняет того факта, что 
они были гуру-инструментами, а рла Рпа Госвм 
был гуру-освободителем. 



129

Прабхупда виджая

Поэтому наш вывод состоит в том, что рла Праб-
хупда не стал главой новой сампради просто потому, 
что он был чистым преданным, чрьей-основателем 
организации или даже актйвеа-аватрой (кото-
рой, как мы полагаем, он и был). На самом деле, стать 
чистым преданным Кшы — это необходимая квали-
фикация для того, чтобы стать гуру любого рода, будь 
то уддхрака или упакрака! Не существует коротких 
путей. Этого также не понимают преданные-институ-
ционалисты или твики. 

Если я не ошибаюсь, последователи Мадхвы и 
Рмнуджи в какой-то степени понимают этот момент, 
но дело в том, что у них есть схожие проблемы в их 
собственных сампрадях. Например, быть чистым вай-
шавом недостаточно для получения инициации в их 
сампраде — нужно родиться брхмаом, а это часто 
является спорным вопросом в общинах последователей 
Мадхвы и Рмнуджи. 

Здесь следует отметить интересный момент: те, кто 
продвигают идею, что рла Прабхупда — гуру-ос-
вободитель, готовы задавать вопросы тем ученым 
за пределами нашей сампради, которые ничего не 
знают об учении р Чайтаньи Махпрабху и Шести 
Госвм. Однако они отказываются спрашивать у 
продвинутых ученых-Гауев и преданных, которые 
являются душами, предавшимися лотосным стопам 
Махпрабху. Некоторые преданные готовы принять 
совет тех, кто в полном неведении о божественности 
р Чайтаньи Махпрабху, но они не желают при-
нимать совет прямых представителей Махпрабху. 
Подобный образ мысли может легко привести к тому, 
что такого человека причислят к глупцам и негодяям. 



130

Гуру: освободитель или инструмент?

Похоже, что автор статьи, которую мы обсуждаем, 
действительно понимает разницу между уддхра-
ка-гуру и упакрака-гуру, за исключением того, что он 
не понимает позицию рлы Прабхупды. Создается 
впечатление, что руководители миссии рлы Праб-
хупды пытаются выбраться из сложной ситуации с 
твиками, но без помощи продвинутых вайшавов 
они не могут прийти к убедительным ответам, по 
крайней мере, к тем ответам, которые примут другие. 
Из-за того, что они упорствуют в своих оскорблениях 
по отношению к старшим членам нашей сампради, у 
них нет возможности обратиться к ним ни лично, ни 
через книги. 

На все эти вопросы, касающиеся положения рлы 
Прабхупды и тех гуру, которые придут ему на смену, 
уже ответил рла рдхар Махрдж в 1978 году. К 
сожалению, у многих преданных, занимающих руко-
водящие должности в западных общинах вайшавов, 
развилась амнезия в отношении этого факта. Но, к сча-
стью для всех, ответы рлы рдхара Махрджа  о 
гуру-таттве были записаны и опубликованы в книге 
под названием «р гуру и его милость». Эта книга 
рекомендуется для чтения всем и каждому из пре-
данных, которые хотели бы получить разъяснения 
относительно гуру-таттвы.

 В заключение статьи, которую мы обсуждаем, 
автор резюмирует, что рла Прабхупда является 
гуру-освободителем и что он всех возвращает назад к 
Богу. Однако такого утверждения нет нигде в матери-



алах рлы Прабхупды (в книгах, письмах, частных 
беседах, лекциях и т. д.). Идея о том, что организация, 
основанная рлой Прабхупдой, является сам-
прадей, отдельной от линии рлы Рпы Госвм, 
возможно, является самым большим отклонением, 
произошедшим в нашей сампраде с тех пор, как 
отвергнутые сыновья Адвайты чрьи начали пропо-
ведовать имперсонализм.





133

К огда я принял саннйсу в 1976 году, рла 
Прабхупда сказал на лекции: «Станьте 
гуру!» Он повторил это пять раз во время 

той лекции![1] Кто-то может возразить: «Это озна-
чает — стать икш-гуру». Однако в своем эссе «В 
поисках высшей цели жизни» рла Прабхупда 
пишет, что есть люди, которые говорят, что «стать гуру» 
означает всего лишь стать икш-гуру, и утверждает, 
что такие люди глупы и не понимают парампару:

Некоторые глупые ученики лишь условно 
приняли утверждения Господа Чайтаньи. По 
их мнению, духовный учитель, полностью све-
дущий в науке о Кше, однако не рожденный в 
семье брхмаа, может быть наставляющим 
духовным учителем, но не инициирующим 
духовным   учителем. Они не знают, что 
между двумя классами духовных учителей 
едва ли есть какая-то разница. По их мнению, 
кастовый инициирующий учитель, или касто-
вый Госвм, благодаря своей, унаследованной 
по крови линии становится настоящим духов-
ным учителем, в то время как человек, 

1  См. Приложение: «Станьте гуру!» Лекция Прабхупды, прочи-
танная в Мйпуре 16 марта 1976 г.

Глава 16

ТВИКИ ПОБЕЖДЕНЫ!



134

твики побеждены!

знающий всё о р Кше, может стать 
только наставником. Они глупо думают, что 
положение инициирующего духовного учителя 
выше, чем положение наставляющего духов-
ного учителя. Однако этот вопрос очень ясно 
и убедительно обсуждается в «Чайтанья-ча-
ритмте» (ди-лл, 1.47):

икш-гуруке та’ джни кшера сварпа
антарйм, бхакта-шрешха — эи дуи рпа

Следует знать, что наставляющий духовный учи-
тель — это Личность Кшы. р Кша проявляет 
Себя как Сверхдуша и как величайший преданный 
Господа.

Прабхупда говорит: «Станьте гуру!» не только в 
лекции на моем посвящении в саннйсу, но и сотни раз 
в других местах, но нигде нет упоминания о твиках. В 
«Нектаре преданности» рла Прабхупда пишет, что 
саннйс могут принимать учеников:

Поэтому в линии Господа Чайтаньи даже 
саннйс могут говорить о сознании Кшы 
повсеместно, и если кто-то серьезно настроен 
стать учеником, саннйс всегда принимает 
его («Нектар преданности», глава 7).

В «Чайтанья-чаритмте», где описывается 
гуру-таттва, Прабхупда говорит, что, не получив 
посвящения от истинного духовного учителя, человек 
не может вернуться к Богу:

Всегда следует помнить, что человек, 
который не желает принимать духовного учи-
теля и получать посвящение, обязательно 



135

Прабхупда виджая

потерпит неудачу в своем стремлении вер-
нуться к Богу. Тот, кто не получил должного 
посвящения, может выдавать себя за великого 
преданного, но на самом деле он обязательно 
столкнется со множеством камней преткно-
вения на своем пути к духовной реализации, в 
результате чего ему придется продолжать 
тянуть свой срок материального существо-
вания без всякого облегчения (Ч-ч., Ади-лл, 
1.35).

Он не говорит: «Без получения посвящения у истин-
ного духовного учителя (хотя он и покинул этот мир) 
посредством твик-инициации человек не может вер-
нуться к Богу». 

Нигде нет примеров твик-инициации, кроме как 
в ограниченное время во время жизни духовного учи-
теля. твик действует как священнослужитель, потому 
что гуру не может присутствовать где-то физически. 
Это — довольно обычно. В разное время и в разных 
местах у твиков существуют разные функции. 

Я тоже был твиком. В 1976 году на ферме в Хайдара-
баде три человека принимали первую инициацию, и 
прямо перед преданными рла Прабхупда попросил 
меня читать на их четках, потому что он устал. Затем 
он дал им эти четки и имена. Прабхупда так много 
раз писал саннйси и президентам храмов: «Вы можете 
сами начитать на их четках, а это — их имена: ____». 
Это — функция твиков. Когда рла Прабхупда забо-
лел, он установил систему, согласно которой в разных 
областях старшие преданные инициировали от его 
имени, однако он не говорил, что они будут кем-то еще, 
кроме твиков! Однако по мнению некоторых предан-
ных, поскольку нет никаких доказательств того, что 



136

твики побеждены!

это когда-либо менялось, системе твиков необходимо 
следовать до тех пор, пока рла Прабхупда не вер-
нется и не укажет обратное! Но обратное уже было 
указано во время его 12-летнего проповеднического 
служения. Ни в одной истинной сампраде за всю 
историю этой вселенной нет примера твикчрьи, 
а в «рмад-Бхгаватам», Пурах и «Чайтанья-ча-
ритмте» есть сотни историй о гуру и учениках. В 
ведический период никогда не было твик-посвяще-
ний, не говоря уже о временах Чайтаньи Махпрабху 
или во время физического присутствия рлы Праб-
хупды. Есть только пример парампары. 

Мы — члены живой сампради. Мы не сикхи. У сикхов 
это — концепция, начатая Гуру Гобинд Сингхом. Гуру 
Нанак был основателем сикхской дхармы, а Гуру Гобинд 
Сингх был десятым гуру. Девятый гуру был убит, и его 
сын, Гуру Гобинд Сингх, взошел на престол своего 
отца. Проповедником он был не очень  — он хотел 
создать армию, но, тем не менее, он был гуру. Поэтому 
он использовал свой пост гуру, чтобы создать армию 
в Пенджабе для борьбы с Моголами. Перед смертью 
он заявил, что после него больше не будет гуру. Сикхи 
очень строго относятся к этому. Много лет назад, когда 
я проповедовал в Чандигархе, в Дели жил сикх, кото-
рый утверждал, что станет следующим гуру. Наемный 
убийца встал во время проповеди и взорвал его прямо 
на глазах у 10 000 человек.[2] Гуру Гобинд Сингх также 
заявил, что одиннадцатым гуру будет Гуру Грантх 
Сахиб, священная книга сикхов, и что можно достичь 
Бога, просто читая ее. Это похоже на то, как некоторые 
преданные говорят: «Все, что нам нужно, — это книги 
Прабхупды!»

2  Имя лидера сикхов было Гурбачан Сингх; он был убит 24 апреля 
1980 года.



137

Прабхупда виджая

Наша концепция — живая концепция. Как-то раз 
один саннйс сказал рле Бхакти Прамоде Пур 
Махрджу: «Есть те, кто говорят, что не следует 
принимать учеников, и они поддерживают твик-кон-
цепцию». рла Пур Махрдж сказал в ответ две 
вещи  — во-первых, что твик-идея очень опасна, а 
также, что это — смерть парампары, философия мерт-
веца! Затем рла Пур Махрдж сказал: «Что бы ты 
ни получил, постарайся отдать это со всей искренно-
стью, со всей серьезностью, насколько это возможно, 
и постарайся продвигаться вперед». Это — стандарт 
парампары. 

твик-идея — это мертвая концепция. Где в ней 
жизнь? Жизнь означает, что я должен стать чистым, 
я должен предаться, я должен принять жизнь чистой 
преданности, и я должен проповедовать. Но твики 
указывают на так называемую непригодность других 
и заявляют, что никто не достоин занимать пост гуру. 
Они видят в каждом только недостатки. Они подобны 
Дурьодхане.

В «Махабхарате»[3] есть история о том, что однажды 
Дрочрья позвал Дурьодхану и Юдхишхиру. Он 
попросил Дурьодхану отправиться по царству и при-
вести человека более квалифицированного, чем он 
сам. Затем Дроа попросил Юдхишхиру пойти и 
найти человека менее квалифицированного, чем он 
сам. Через некоторое время оба мужа вернулись в оди-
ночестве. Тогда Дроа спросил каждого, почему они 
вернулись без спутника. Дурьодхана сказал: «Я не мог 
найти никого более квалифицированного, чем я сам», 
а Юдхишхира сказал: «Я не мог найти никого менее 
квалифицированного, чем я сам».

3  «Махабхартата», Ади-парва, глава 8.



138

твики побеждены!

У твиков менталитет Дурьодханы — они не могут 
видеть хорошие качества других. Они пытаются ска-
зать, что у них одних есть квалификация, по крайней 
мере, квалификация, чтобы судить о квалификации 
других. Такое мышление есть авайшава, и оно проти-
воречит линии преданного служения. твики говорят, 
что никто не имеет квалификации, но они не всех 
видели, откуда им знать наверняка? Кто-то говорит, 
что он не встречал никого, кто бы видел Бога, поэтому 
он делает вывод, что никто Его не видел. Но откуда он 
знает? Он встречал не всех. Даже если бы он встретил 
кого-то, кто видел Бога, поверил бы он ему? Скорее 
всего, нет. 

Мы должны уважать пост гуру. Конечно, гуру должен 
обладать необходимыми качествами гуру-нишхи и 
нишкичана-бхакти — твердой верой в приказ духов-
ного учителя и свободой от стремления к власти, 
выгоде, почитанию и славе. Человек должен обладать 
этими качествами, прежде чем принять пост гуру и 
принимать учеников. Но с объективной точки зрения 
будет очень трудно сказать, кто является парамаха-
сой, а кто нет. Кое-кто утверждает, что гуру должен быть 
парамахасой, но на самом деле парамахаса — это 
пост. 

Как узнать наверняка, является духовный брат ква-
лифицированным парамахасой или нет? Сначала 
вы должны предаться — стать чистым преданным 
Кшы и своего духовного учителя, тогда вы узна-
ете, кто есть кто. Чтобы понять, кто он, нужно стать 
им. Если я спрошу своих духовных братьев: «Был ли 
рла Прабхупда чистым преданным?» — очевидно, 
все они скажут — да. Но какие у вас доказательства 
того, что он был чистым преданным? Они могут ска-



139

Прабхупда виджая

зать: «Ну, рла Прабхупда приехал в Америку один, 
распространил движение, проповедовал публике и 
опубликовал много книг на тему сознания Кшы». 
Да, рла Прабхупда сделал это и многое, многое 
другое, но это всё — внешние признаки! Вы хотите 
сказать, что если пожилой человек просто приедет в 
Америку и опубликует несколько книг о Кше, тогда 
мы должны считать его парамахасой?[4] Нет. Так 
каковы настоящие доказательства? Тогда духовный 
брат может сказать: «У меня есть вера — я знаю всем 
своим сердцем, что рла Прабхупда — чистый пре-
данный». Да! Это — ваше единственное доказательство! 
Ваша вера — ваше доказательство. Вера позволяет нам 
понять и измерить стандарт. Это — наше единственное 
настоящее доказательство. рла Прабхупда также 
говорил об этом. Однажды он спросил преданных: 
«Откуда вы знаете, что Кша — Бог?» Сначала они при-
водили свидетельства из стр, но Прабхупда сказал: 
«Библия утверждает нечто другое, Коран утверждает 
нечто другое. Откуда вы знаете?» Затем они процити-
ровали чрьев, и Прабхупда сказал: «Христиане тоже 
цитируют». Он играл в адвоката дьявола. Наконец один 
преданный сказал: «Ну, я знаю это в своем сердце». 
Прабхупда сказал: «Да! Это — ваше доказательство!»

Вы можете обратиться за помощью к страм, 
чтобы понять некоторые из необходимых качеств гуру, 
но в конечном итоге мы должны слушать свое сердце. 

4  Подобным примером может служить гауя-вайшнавский мо-
нах Бб Премнанда Бхрат, который приехал в Америку в 1902 
году и основал центр в Нью-Йорке (Кришна Самадж). Находясь там, 
он написал книгу под названием «Шри Кришна: Господь любви», яв-
ляющуюся пересказом «рмад-Бхгаватам». Он путешествовал по 
Соединенным Штатам, читая лекции в Сент-Луисе, Бостоне и Лос-Ан-
джелесе. Он вернулся в Индию в 1911 году и скончался в 1913 году. Не-
смотря на девять лет пребывания в Америке, Премнанда Бхрат не 
оказал там никакого духовного влияния.



140

твики побеждены!

Это — субъективный опыт. У твиков нет даже концеп-
ции  объективного и субъективного уровней сознания. 
Это — вопрос знания, исходящего из внутреннего 
потока сердца. Знание о положении гуру нисходит 
свыше — Сам Кша открывает гуру потенциальному 
кандидату. Кша выбирает, кто будет гуру и для кого. 
Дело не в голосовании, чтобы человек занял пост гуру, 
и положение гуру не может быть понято теми, у кого 
нет веры. Квалификация понимания положения гуру 
зависит от раддхи, нашей веры. 

йасйа деве пар бхактир йатх-деве татх гурау
тасйаите катхит хй артх праканте махтманах

Только тем великим душам, которые безоговорочно 
верят как в Господа, так и в духовного учителя, 
автоматически открывается значение ведического 
знания (ветватара-упанишад, 6.38).

Если у нас есть надлежащая вера, тогда истина 
открывается в нашем сердце, и нет большего дока-за-
тельства, чем это. Мы можем судить о положении столь 
многих людей в этом мире по их различным каче-
ствам и недостаткам, но если мы попытаемся понять 
гуру-таттву таким же образом, мы будем сбиты с 
толку.

твики утверждают, что лучезарный по природе 
чрья проявляется сам по себе, но кто скажет, что он 
уже проявился? Будет ли он признан своим учеником? 
Будет ли он признан  своим духовным братом? Или его 
признают непреданные на улице? Кто его признает? 
Кто признал рлу Прабхупду? Во-первых, мы бы 
сказали, что мы признали! Да, сначала он является 
ученику — кому же еще? Кто-то скажет: «Ну, духовные 
братья Прабхупды не признали его!» Это неправда. 



141

Прабхупда виджая

рла рдхар Махрдж полностью признал его, 
как и Бхакти Вичра Ййвара Махрдж.[5] На самом 
деле, до того, как рла Прабхупда ушел из жизни, 
рла Бхакти Прамода Пур Махрдж, Бхакти Дайита 
Мдхава Махрдж, Бхакти Хдая Вана Махрдж и 
другие духовные братья признали его и его работу. Так 
признают ли лучезарного по природе чрью только 
ученики, которых он приходит освободить, или 
также и другие старшие вайшавы? твики говорят: 
«Мы узнаем лучезарного по природе чрью, когда он 
придет!» Но они же не смогут распознать лучезарного 
по природе чрью, потому что даже не смотрят! Каково 
их представление о лучезарной природе? Я слышал, 
как рла Прабхупда однажды сказал в отношении 
того, как можно распознать чистого преданного. Он 
сказал: «Чтобы узнать его, нужно самому быть им», или 
это должен быть какой-нибудь счастливый случай. 

твики скажут, что гуру должен быть чистым и 
совершенным. Да, но каково ваше представление о 
чистоте или совершенстве? Каким образом мы будем 
считать, что он совершенен или нет? Как нам понять 
его чистоту? По ведическим стандартам гоп не обла-
дают чистотой — они не целомудренны с материальной 
точки зрения, но каков их стандарт духовной чистоты? 
На самом деле, они чистейшие из чистых, потому что 
просто хотят удовлетворить Кшу. У них нет другого 

5  «Я считаю его актйвеа-аватрой, и это подтверждается его 
путешествием на корабле через Атлантику, и тем, как он там обосно-
вался, и характером начала его движения. Какова была его глубокая 
преданность Кше? Насколько он опустошил себя, чтобы призвать 
Кшу на помощь? Подтверждено, что Кша работал от его имени. 
Он был полностью посвящен этой цели, и божественная сила снизош-
ла ему на помощь. Нитйнанда Прабху отвечает за проповедь славы 
Махпрабху, поэтому я решил, что Нитйнанда Прабху должен был 
дать ему какое-то особое посвящение в его последние дни, которое 
помогло ему затопить весь мир с таким невообразимом размахом» 
(рла рдхар Махрдж, 8 августа 1980 г.).



142

твики побеждены!

желания, кроме как доставить удовольствие Кше. 
Почему жены йаджика-брхмаов в кша-лле были 
чище своих мужей? Потому что они просто пытались 
удовлетворить Кшу и Его друзей. 

Рмнанда Рй был дрой, государственным слу-
жащим, поэтому по ведическим стандартам он был 
нечист, и поэтому саннйс никогда не должен был при-
касаться к такому человеку. Но Чайтанья Махпрабху 
отверг такие критерии чистоты и обнял его. Мало того, 
Он также принял Рмнанда Ря как Своего раса-гуру. 

Мы не можем понять, что такое духовная чистота, 
когда измеряем ее материальными мерками. Можно 
в совершенстве следовать четырем регулирующим 
принципам много-много жизней, но оставаться нечи-
стым. С другой стороны, человек может не полностью 
соблюдать регулирующие принципы, но при этом быть 
чистым преданным Кшы. Сейчас кто-то может ска-
зать: «Что? Это невозможно! рла Прабхупда учил 
нас строго следовать регулирующим принципам, иначе 
мы не сможем вернуться к Богу». Да, мы можем строго 
следовать регулирующим принципам, но без преда-
ния себя гуру и Кше где наша чистота? Без предания 
себя она останется материальной чистотой. В Индии 
есть много брхмаов и саннйс, которые строго сле-
дуют четырем регулирующим принципам, однако они 
являются великими противниками и оскорбителями 
миссии р Чайтаньи Махпрабху. Точно так же есть 
примеры многих преданных, которые не были столь 
строги в отношении регулирующих принципов, но, 
тем не менее, были чистыми преданными. 

Всем известно, что рла Прабхупда посвятил 
свою «Книгу Кшы»[6] своему отцу, Гаура-мохану 

6  В русском издании «Источник вечного наслаждения» – прим. 
переводчика.



143

Прабхупда виджая

Де — «чистому преданному Кшы». Признают ли 
твики, что отец рлы Прабхупды был чистым пре-
данным? Если да, то пусть они объяснят, почему отец 
Прабхупды давал гашиш и марихуану сдху, которые 
приходили к нему домой. Также у него имелся кальян 
в доме, который он предлагал своим гостям. Если бы 
вы делали такие вещи в наше время, то ваши духовные 
братья прогнали бы вас палками. Вы бы стали изгоями 
в современном обществе вайшавов. Каков же крите-
рий, который делает Гаура-мохана чистым преданным? 
По какому критерию твики знают, что он был чистым 
преданным? Не думаю, что они смогут ответить на этот 
вопрос. По их мнению, отец Прабхупды не подошел 
бы, потому что не следовал строго принципам. Так в 
чем же он был чистым преданным? Его чистота заклю-
чалась в том, что он просто желал, чтобы его сын стал 
чистым преданным рмат Рдхр, и он молил 
всех святых людей, которых развлекал, дать ему это 
благословение. В этом была его чистота. 

Мы должны судить о чистоте по внутреннему состо-
янию, а не по внешним обстоятельствам. Есть также 
пример Пуарка Видйнидхи в «Чайтанья-ча-
ритмте». Когда он прибыл в Навадвпу, он пребывал 
в своем роскошном доме, курил кальян, был одет в 
дорогую одежду и пользовался духами. По внешнему 
виду и привычкам он походил на материалиста, но 
затем он услышал стих из «Бхгаватам», прочитанный 
Мукундой Даттой:

ахо баки йа стана-кла-ка
джигхсайпйайад апй асдхв

лебхе гати дхтрй-учит тато ‘нйам
ка в дайлу араа враджема



144

твики побеждены!

О, как это удивительно! Сестра Баксуры (Птан), 
желая убить р Кшу, намазала свою грудь ядом 
и заставила Кшу пить ее молоко. Тем не менее, 
Господь Кша принял ее как Свою кормилицу, 
и таким образом она достигла положения, соот-
ветствующего матери Кшы. У кого же еще мне 
следует найти прибежище, как не у самого мило-
сердного Кшы? (Бхг., 3.2.23)

Когда Пуарка Видйнидхи услышал этот стих, 
он обезумел от любви к Кше. Он начал дрожать, лить 
слезы, кататься по полу в экстазе и восклицать: «У кого 
же еще мне найти прибежище, как не у самого вели-
кодушного Господа? Где мне укрыться, если нет такого 
Господа?» Внутренне у Пуарка Видйнидхи была 
великая преданность Кше, но внешне он казался 
обычным материалистом. 

твики думают, что чистый преданный — это тот, 
кто чист в материальном отношении. Никто не явля-
ется материально чистым — все более или менее 
материально загрязнены. Они не знают, что такое 
духовная чистота. У них есть некоторое представле-
ние о том, что такое материальная чистота, но даже на 
этом уровне многие из них терпят неудачу. Они терпят 
неудачу в обоих случаях, и, поскольку они неквалифи-
цированны, они делают вывод, что и никто другой не 
является квалифицированным. 

У рлы Прабхупды было по крайней мере пять 
тысяч учеников, и многие из них до сих пор несут созна-
ние Кшы. твики утверждают, что никто из них не 
достоин быть гуру. Если это правда, то зачем кому-то 
хотеть стать учеником Прабхупды? Если после 25–30 
лет следования тому, чему он учил, ни один человек 
не обладает этой квалификацией, то почему я должен 



145

Прабхупда виджая

следовать учению Прабхупды? В чем преимуще-
ство? Это должно означать, что его учение бессильно, 
и именно это на самом деле говорят твики — учение 
Прабхупды бессильно. Они не знают, что значит стать 
квалифицированным. Духовный учитель может сде-
лать квалифицированным кого-то, даже если у него 
есть недостатки в привычках или практике. Филосо-
фия твиков — это греховная философия, потому что 
она оскорбительна для тех преданных, которые дей-
ствительно следуют своему гуру. 

Если мы хотим научиться каратэ, то идем в школу 
и спрашиваем: «На национальных соревнованиях 
сколько учеников этого учителя каратэ заняли первое 
или второе место?» Если мы слышим: «О, нет, нет — их 
каждый год побеждают» — тогда зачем вам становиться 
его учеником? Но с другой стороны, если кто-то скажет 
нам: «Есть другой учитель — его ученики каждый 
раз выигрывают», то мы сразу же захотим поступить 
в ту школу, где ученики достигают успеха, а не в ту, 
где ученики — сплошь неудачники! Вам не нужен 
учитель, чьи ученики проигрывают. Если вы ищете 
учителя, вы будете искать того, чьи ученики блестяще 
сдают экзамены. Точно так же, если вы ищете гуру, вы 
ищете духовного учителя, у которого есть квалифици-
рованные ученики. твики дискредитируют рлу 
Прабхупду, говоря, что никто не соответствует тре-
бованиям. На самом деле они осуждают его. Почему? 
Потому что их прославление Прабхупды является 
мирским — на самом деле оно не трансцендентно. Если 
посмотреть на него под увеличительным стеклом, 
там совсем нет никакого прославления. Оно является 
поношением! рла Прабхупда говорил, что духов-
ного учителя узнают по положению его учеников. 



146

твики побеждены!

Значит, вот, что мы можем понять о рле Прабхупде 
согласно твикам: нет смысла следовать его учению, 
потому что оно не работает!

Они могут говорить, что ни у кого нет квалификации, 
но ради сохранения достоинства рлы Прабхупды 
я бы сказал: «У меня другое мнение. Я вижу  тех, кто 
являются квалифицированными, тех, кто обладают 
милосердием, тех, кто знают философию, и тех, кто 
знают практику». Я не могу согласиться с твиками. 
Как однажды сказал рла Прабхупда: «Вы говорите, 
что не видели Бога, но я утверждаю что видел, так что 
сядьте и молчите». В конце концов, я должен занять 
такую ​​же позицию. Им должно быть стыдно повторять, 
что никто из тех, кто следовал за рлой Прабхуп-
дой столько лет, не обладает квалификацией. Я должен 
был бы сказать: «У меня есть, я могу, я буду, я делаю — и 
всё по милости рлы Прабхупды — ничего в резуль-
тате моих собственных усилий». А они говорят как 
раз противоположное — говорят, что я могу получить 
его милость, но это ничего не значит. Это — их идео-
логия. «Мы можем продолжать прославлять рлу 
Прабхупду по всему свету и продолжать его линию 
передачи, не становясь чистыми для того, чтобы это 
делать. Мы можем продолжать быть разгильдяями до 
конца своей жизни!» Нет! Вас постигнет неудача! Вы 
можете продолжать прославлять духовного учителя, 
только очистившись сами. 

Это — плохое оправдание, так говорить: «Никто не 
является квалифицированным, поэтому мне тоже 
не нужно становиться квалифицированным — мы 
просто инициируем всех как учеников Прабхупды». 
Снова и снова мы слышали это от рлы рдхары 
Махрджа — он не доверял твикам. Когда гуру 



147

Прабхупда виджая

начали падать, он сказал: «Мой гуру ушел — теперь я 
стану учеником Прабхупды! Это — глупость!» Это было 
неприемлемо. Так началась эта идеология твиков. 
Философия твиков — это философия разочарования, 
возникающая из-за неспособности следовать учению 
гуру, а также из-за неправильного изучения и понима-
ния сиддхнты. 

Есть еще один момент  — нет такого, чтобы новые 
люди приходили в движение сознания Кшы и сами 
принимали решение, что хотят стать учениками 
Прабхупды. В основном это за них решают наши 
духовные братья-твики. В соответствии с тем обще-
нием, которое мы принимаем, развивается наша вера. 
Если новый человек встречает твика, ему говорят: 
«Никто не имеет квалификации, чтобы стать гуру. Вы 
просто делаете вот это и это, а мы дадим вам посвя-
щение, и вы станете учеником рлы Прабхупды». 
Однако со временем вы можете обнаружить, что ново-
прибывший может сказать: «Я не хочу быть учеником 
Прабхупды, я хочу быть Вашим учеником. Я не знаю 
Прабхупду. Я читал его книги, но меня вдохновляет 
то, что Вы мне рассказываете». Это на самом деле прои-
зошло во времена рлы Прабхупды — один человек 
захотел получить инициацию у Брахмнанды. Суще-
ствует письмо, в котором рла Прабхупда говорит, 
что пока духовный учитель физически присутствует, 
обычно соблюдается определенный этикет.[7] При физи-
ческом присутствии своего гуру все новые кандидаты 
направляются к нему. После ухода гуру тот же самый 
твик, который инициировал от имени своего гуру в 

7  «Что касается того, что Вы хотите принять инициацию у Брах-
мнанды Махрджа, у меня нет возражений, но в соответствии с эти-
кетом в присутствии своего духовного учителя никто не принимает 
учеников. В связи с этим Свами Брахмнанда может написать мне, и я 
дам ему указания». (Письмо Джону Милну, 24 марта 1971 г.)



148

твики побеждены!

качестве жреца, может взять на себя полную ответ-
ственность за возвращение учеников обратно к Богу. 
Все, что он делает, — это приводит их к своему гуру, пока 
он жив — после этого он должен взять на себя полную 
ответственность. Еще в 1975 году кое-кто настойчиво 
выдвигал требования что некий саннйси достоин 
быть гуру. рла Прабхупда написал этому предан-
ному письмо и дал некоторые пояснения. Он сказал, 
что во время физического присутствия своего духов-
ного учителя, как правило, не принимают учеников, 
но после ухода духовного учителя можно принимать 
учеников без ограничений.[8]

Просто ли это обычай, что нельзя принимать уче-
ников, пока жив гуру? Если это просто правило, 
запрещающее ученику так поступать, тогда вайшав-
ское учение не очень-то глубоко. В этом должен быть 
какой-то более глубокий смысл. Истинный ученик 
знает, что результат его проповеди получается из-за 
поддержки его гуру. На самом деле только энергия его 
гуру позволяет ему проповедовать и привлекать людей 
к сознанию Кшы. Поэтому во время физического 
присутствия своего гуру для ученика является есте-
ственной практикой передавать тех людей, которых 
он привлекает, и приводить их к своему гуру. Он хочет, 
чтобы все, кого он набрал, были инициированы его 
собственным гуру. Ученик — это просто среда, он пере-
направляет их веру. Но после ухода гуру действует тот 
же принцип, если ученик подчиняется ему.

8  «Но в соответствии с этикетом существует обычай, что при жиз-
ни твоего духовного учителя ты приводишь к нему предполагаемых 
учеников, а в его отсутствие, когда он ушел, — ты можешь принимать 
учеников без каких-либо ограничений. Это — закон ученической пре-
емственности». (Письмо Туше Кше дсу, 12 февраля 1975 г.)



рла Прабхупда — твик,  Бхактисиддхнта —  твик, 
Рпа Госвм — тоже твик — твик означает «предста-
витель». Разве мы не усвоили в самом начале нашего 
пути преданного служения, что гуру означает «пред-
ставитель Кшы и парампары»? Если вы не твик, то 
вы и не гуру. Но современные твики хотят избежать 
ответственности быть гуру — они не настоящие твики.

(Из беседы с духовными братьями в Майсоре, Южная 
Индия, 20 марта 1995 г.)





151

В «Чайтанья-чаритмте» упоминается, 
что во время Ратха-йтры р Чайта-
нья Махпрабху танцевал перед Господом 

Джаганнтхой и пел особый стих, первоначально 
включенный в «Кавья-праку» Мамматы, трактат 
о санскритской поэтике. На самом деле это был обыч-
ный любовный сонет об отношениях между юношей и 
девушкой, и никто не мог понять, почему Махпрабху 
декламировал его, и что он означал. 

йа каумра-хара са эва хи варас т эва чаитра-кшапс
те чонмлита-млат-сурабхайа праух кадамбнитл

с чаивсми татхпи татра сурата-вйпра-лл-видхау
рев-родхаси ветас-тару-тале чета самуткахате

Тот, кто в пору моей юности похитил мое сердце, 
воистину тот же, кто сегодня здесь — как мой возлю-
бленный. И это — те же самые ночи месяца чаитра, 
когда благоуханный ветерок из рощи кадамбы 
наполнен ароматом только что распустившегося 
жасмина. И я — та же самая, но мое сердце по-преж-
нему тоскует по забавам любви, которыми мы 
наслаждались среди деревьев ветас на берегу реки 
Рев (Ч.-ч., Антья-лл, 1.78).

Глава 17

Р РПА-МАДЖАР-ПАДА



152

р Рпа-маджар-пада

В тот момент переживания Чайтаньи Махпрабху 
были настолько интенсивными, что Он задыхался 
и иногда даже не мог говорить. По окончании Рат-
ха-йтры р Рпа Госвм написал локу:

прийа со᾽йа кша сахачари курукшетра-милитас
татхха с рдх тад идам убхайо сагама-шукхам

татхпй анта-кхелан-мадхура-мурал-пачама-джуше
мано ме клинд-пулина-випинйа спхайати

Милая подруга, это — тот же самый Мой возлю-
бленный Кша, которого Я встретила здесь, на 
Курукшетре. Я — тоже та же самая Рдх, и Мы оба 
чувствуем одинаковую радость единения. И все же 
Мой разум тоскует по лесу на берегу Клинд, где 
пятая нота Его флейты сладко звучит в Моем сердце 
(Ч.-ч., Антья-лл, 1.79).

Эта лока прояснила смысл того, о чем на самом 
деле пел Чайтанья Махпрабху, и с этого момента 
преданные смогли понять, в каком настроении Он 
находился, когда пропел этот стих на Ратха-йтре. 
Махпрабху был в настроении Рдхр, когда Она 
звала Кшу обратно во Вндван. Рпа Госвм запи-
сал этот стих на пальмовом листе и, закрепив его на 
стропилах крыши своей хижины, отправился к океану. 
В это время пришел р Чайтанья Махпрабху и обна-
ружил на крыше пальмовый лист. Он прочитал тот 
стих и понял: «Рпа Госвм понимает Мои мысли. Он 
понимает Мое сердце». Когда Рпа Госвм вернулся с 
океана, Чайтанья Махпрабху дал ему легкую поще-
чину, и на мгновение показалось, что Он рассердился. 
Махпрабху сказал Рпе Госвм :

мора локера абхипрйа н джне кона джане
мора манера катх туми джниле кемане



153

Прабхупда виджая

Смысл Моего стиха неведом никому. Как ты как ты 
понял намерение Моего ума? (Ч.-ч., Мадхья-лл, 
1.69)

Однако внутренне Махпрабху был очень счастлив. 
На следующий день Чайтанья Махпрабху вернулся 
со множеством преданных, в частности со Своими 
главными помощниками, Сварпой Дмодарой и 
Рмнандой Рйем. Он привел их туда, чтобы изу-
чить характер Рпы Госвм, прочитать его стихи и, 
конечно же, благословить его. На этом собрании были 
прочитаны различные стихотворения и молитвы 
р Рпы, и преданные были поражены, услышав их. 
Махпрабху попросил преданных благословить р 
Рпу, а преданные сказали: «Без Твоей милости как бы 
он мог понять Твое сердце?» В это момент Рпа Госвм 
и был назначен главой сампради. 

Много лет спустя Нароттама Дса хкур отправился 
во Вндван, где жил с преданными и получил их бла-
гословения. Благодаря их благословениям он сам стал 
высококвалифицированным и написал много песен 
преданности, в которых мы прослеживаем сиддхнту 
парампары. Одной из написанных им песен была «р 
Рпа-маджар-пада». 

р-рпа-маджар-пада, сеи мора сампада
сеи мора бхаджана-пджана

сеи мора пра-дхана, сеи мора бхараа
сеи мора джванера джвана

Лотосные стопы р Рпы-маджар — мое сокро-
вище и объект моего поклонения. Они — богатство 
моего существования, они — мои украшения и сама 
жизнь моей жизни.



154

р Рпа-маджар-пада

сеи мора раса-нидхи, сеи мора вч-сиддхи
сеи мора ведера дхарама

сеи врата, сеи тапа, сеи мора мантра-джапа
сеи мора дхарама-карама

Они — мой океан расы и совершенство моих 
желаний. Для меня они являются дхармой Вед. 
Они — цель моих обетов, аскез и повторения моих 
мантр. Они являются целью моей религиозной 
деятельности.

анукла хабе видхи, се-паде хаибе сиддхи
ниракхиба э дуи найане

се рпа-мдхур-ри, пра-кувалайа-а
прабхуллита хабе нии-дине

Благодаря этим двум лотосным стопам все мои 
действия станут благоприятными, и я достигну 
совершенства. С помощью этих двух глаз я, наконец, 
смогу видеть. И днем, и ночью сладкие волны, исхо-
дящие от стоп р Рпы-маджар, будут излучать 
подобное Луне сияние на лотос моего сердца.

туй адарана-ахи, гарале джрала дех
чира-дина тпита джвана

х х рпа кара дай, деха море пада-чхй
нароттама лаила араа

Яд змеи разлуки с тобой изнурил мое тело, и моя 
жизнь — это вечная лихорадка страдания. О Рпа! 
Пожалуйста, будь милостив ко мне! Подари мне 
тень твоих лотосных стоп. Нароттама обрел прибе-
жище в тебе.

Если мы хотим узнать, кто такой Чайтанья 
Махпрабху и каково Его настроение, мы должны обра-
титься к р Рпе Госвм. Нароттама Дса хкур 
написал эту песню, в которой Рпа Госвм назван 



155

Прабхупда виджая

р Рпой-маджар, одной из главных служанок 
рмат Рдхр. Говорят, что эта песня дает связь 
человеку с лотосными стопами р Рпы-маджар, 
или р Рпы Госвм, и поэтому она считается 
высшим бхаджаном в Гауя-сампрдае. Когда мы 
думаем о себе, мы должны думать в терминах сам-
прдаи, а не в терминах того частного сообщества, к 
которому мы принадлежим. Сообщество, к которому 
мы все принадлежим, называется Гауя-сампрдаей, 
и это сообщество не основывается на национальности 
или на каких-либо определениях, относящихся к этому 
временному миру. 

«р Рпа-маджар-пада» — любимая песня всех 
учеников рлы Бхактисиддхнты Сарасват х-
кура. Это — их любимая песня, во-первых, потому 
что именно она связывает со рлой Рпой Госвм 
и следовательно имеет большое значение для всех 
Гауя-вайшавов. Она также важна для учеников 
Сарасват хкура, потому что ее пели во время его 
ухода из этого мира.[1]

рла Прабхупда жил в храме Рдх-Дмодара 
с 1956 до самого 1965 года. Он находился там, когда 
подготавливал свои «комментарии Бхактиведнты» 
к «Бхгаватам», писал статьи для журнала «Обратно 
к Богу» и совершал бхаджан. Прямо за его окном рас-
полагалось самдхи р Рпы Госвм. Некоторые 
преданные, которые были его очень близкими друзь-
ями, время от времени останавливались у него там, и 

1  «Мы дежурили у его (Сарасват хкура) больничной постели. 
Я тоже был среди них. Мои дежурства были с 2 часов ночи до 4 часов 
утра. Всего за 24 часа до ухода он позвал меня и попросил спеть песню 
р рпа-маджар-пада, сеи мора сампада — эту знаменитую песню, 
которая считается высшей реализацией любого преданного после-
дователя Гауя-вайшавизма. Затем, через 24 часа, то есть ранним 
утром 1 января, он покинул мир» (рла Б. Р. рдхар Махрдж, 
сказано 4 января 1983 г.).



156

р Рпа-маджар-пада

именно от этих друзей рлы Прабхупды мы узнали, 
что «р Рпа-маджар-пада» была его любимой 
песней. Готовясь к проповеднической миссии, он пел ее 
каждый день, пока жил возле самдхи Рпы Госвм. 

Но после того, как он прибыл на Запад, нет ни одной 
магнитофонной записи, где он поет или обсуждает эту 
песню. Мы знаем, что он пел много песен под фисгар-
монию и мдагу и давал к ним комментарии, но он 
не позволял себе петь эту песню, потому что то настро-
ение и воспоминания были слишком глубокими. Те 
переживания были слишком сильными. 

Мы не всегда можем распознать великую личность 
путем непосредственного восприятия. Лучший способ 
узнать великую личность — косвенный метод, и это 
верно даже в отношении Самого Кшы. Если чело-
век действительно хочет узнать, кто такой Кша, он 
должен обратиться к ближайшей спутнице Кшы, 
Его дополнению, хлдин-акти, рмат Рдхр. 

Если мы хотим узнать о чьих-то качествах, иногда 
лучше всего это сделать через друга или близкого 
спутника. Тот, у кого вы прямо спрашиваете, может не 
сказать лично вам о своем самом сокровенном жела-
нии, но его спутники могут знать о нем. 

Мы можем многое узнать о внутренних качествах 
личности рлы Прабхупды через его друзей и спут-
ников, тогда как, применяя прямой метод, можно 
никогда было и не узнать, что рла Прабхупда еже-
дневно пел «р Рпа-маджар-пада». Это — главная 
песня в его репертуаре бхаджанов и памятований о его 
духовном учителе, но он никогда не раскрывал этого 
и никогда не пел ее после того, как приехал на Запад. 
Эта информация доступна нам только косвенным 
путем. Такова природа эзотерической истины. Благо-



157

Прабхупда виджая

даря спутникам Господа мы можем узнать кое-что об 
их сокровенном настроении. 

рла Прабхупда, конечно же, не рассказал нам 
всего о своей жизни. На самом деле, он говорил о себе 
всего лишь несколько раз. Он рассказал краткую исто-
рию о том, как он пришел к сознанию Кшы, как ему 
довелось встретить рлу Бхактисиддхнту Сара-
сват хкура и тому подобные истории. Он рассказал 
нам лишь несколько вещей о рле Сарасват х-
куре, и то, что он рассказал, было довольно общим, 
те факты, которые можно найти в жизнеописаниях 
рлы Сарасват хкура. 

Естественно, кто-то может спросить, почему рла 
Прабхупда ничего не говорил о себе или о рле Бхак-
тисиддхнте? Одна из причин состоит в том, что эти 
темы были очень близки сердцу рлы Прабхупды. 
Размышление над этими глубокими темами, возможно, 
помешало бы ему продолжить свою проповедническую 
кампанию по всему миру. Он распространял сознание 
Кшы в чужих странах, в чужих культурах, среди 
людей, не имевших никакого духовного образования.

Однажды кто-то спросил рлу Прабхупду: «Вы 
обладаете всеми мистическими сиддхами?» 

рла Прабхупда ответил: «Да». 

Тогда его спросили: «Вы умеете летать по небу?» 

Прабхупда сказал: «Да». 

Затем его спросили: «Тогда почему Вы летаете на само-
лете? Почему бы Вам просто не подняться в воздух?»

Прабхупда ответил: «Чтобы не отличаться от вас». 

Смысл в том, что если бы рла Прабхупда вер-
нулся к своему естественному трансцендентному 
положению, он больше не смог бы общаться с нами. 



158

р Рпа-маджар-пада

Чтобы помочь нам, он спустился на наш уровень 
деятельности.

Услышав все это, кто-то может спросить: «Разве эти 
предметы не слишком высоки? Разве не должны мы 
быть очень осторожны, рассуждая об таких вещах?» Да, 
это — очень высокие темы. Сама цель сознания Кшы 
высока — на самом деле не может быть цели выше. Сле-
дует быть осторожным в обсуждении этих тем. На 
самом деле «р Рпа-маджар-пада» была включена 
в первый песенник ИСККОН, когда он был опубликован 
в 1974 году. Она была там все это время. Там также есть 
тулас-рати, очень интимная песня, которую все 
поют в сотнях храмов по всему миру, от новых предан-
ных до гуру. 

намо нама тулас кша-прейас намо нама
рдх-кша-сев пба эи абхил

О Тулас, возлюбленная Кшы, я снова и 
снова выражаю тебе свое почтение. Мое жела-
ние — достичь служения р р Рдхе и Кше.

йе томра араа лайа, тра вчх пра хайа
кп кари кара тре вндвана-вс

Желания тех, кто принимает у тебя прибежище, 
полностью исполняются. Даруя им свою милость, 
ты делаешь их обитателями Вндвана.

мора эи абхилша, вилса кудже дио вса
найана хериба сад йугала-рпа-ри

Мое желание — чтобы ты даровала мне место 
жительства в лесных беседках, где Божественная 
Чета совершает Свои игры. Так мои глаза вечно 
будут созерцать прекрасное слияние форм р 
р Рдхи-Кшы.



159

Прабхупда виджая

эи ниведана дхара, сакхра анугата кара
сев-адхикра дийе кара нджа дс

Пожалуйста, обрати внимание на эту просьбу  — 
позволь мне стать последовательницей гоп. 
Пожалуйста, дай мне нужные качества и сделай 
меня своей служанкой.

дна кша-дсе кайа, эи йена мора хайа
р-рдх-говинда-преме сад йена бхси

Этот падший слуга Кшы молится: «Пусть я буду 
вечно купаться в любви р р Рдхи-Говинды.

Мы поём эту песню с самого первого дня, когда при-
соединяемся к храму, но мы не обращаем внимания на 
то, что поём или на то, о чем на самом деле молимся. 

Надлежащее прославление духовного учителя тре-
бует от нас понимания всех этих вещей, иначе мы не 
осознаем, кто он такой, каково его послание или что 
он приходит дать. Мы не можем ожидать, что поймем 
природу этого мира или природу духовного мира, 
если не уделим этим вопросам очень пристального 
внимания. Надлежащее прославление и понимание 
духовного учителя также означает связь с его друзь-
ями, слугами-спутниками, атрибутикой и местом 
жительства. Аналогично, Кша всегда должным 
образом прославляется во взаимосвязи со Своими спут-
никами, слугами, преданными, атрибутами, святым 
местом жительства и т. д. Кша никогда не бывает 
один — в этом недостаток Мрбаи. Мрбаи была рад-
жастанской принцессой, но она отказалась от этого 
положения, так и не вышла замуж и просто покло-
нялась Кше всю свою жизнь. Она написала много 
прекрасных песен, прославляющих Кшу, но Сара-
свти хкур не уделял Мрбаи никакого внимания. 



160

р Рпа-маджар-пада

Он считал ее аваишавой, имитацией. На протяжении 
всей ее жизни и во всех ее песнях нет упоминания о 
вайшавах или спутниках Кшы — только непосред-
ственно о Кше.[2] В песнях и произведениях же наших 
чрьев есть бесчисленное прославление приближен-
ных Господа.

Надлежащее прославление духовного учителя 
требует всех этих вещей, а что касается рлы Праб-
хупды, то оно также требует должного прославления 
нашего парам-гуру, рлы Бхактисиддхнты Сара-
сват хкура. Преданные во всем мире готовятся 
отпраздновать столетие явления рлы Прабхупды в 
1996 году — предпринимаются масштабные приготов-
ления, и почти в каждом отдельном случае личность 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура остается 
забытой! Когда рла Прабхупда физически присут-
ствовал в этом мире, его вйса-пдж была тем днем, 
когда ученики собирались вместе и прославляли его, 
но он ожидал, что мы также будем возносить хвалу 
рле Бхактисиддхнте Сарасват хкуру. По таким 
случаям рла Прабхупда часто просил нас читать 
простое стихотворение, которое он написал для своего 
Гуру Махрджа в 1935 году:

Прославь, прославь тот дивный день,
Когда в святом Пур явилась,

Со многих душ убрав незнанья тень,
Его Божественная Милость.

2  «Насколько нам известно, преданность Мрбаи имеет некую 
ошибочную природу — не настоящую природу преданности, потому 
что ее преданность ограничивается только Кшой, и нет упомина-
ний о каких-либо преданных. Бхактивинода хкур дает очень чет-
кий анализ таких широко известных «проповедников». Туласдс, 
Мрбаи — их отвергла  школа уддха-бхакти, но обычно люди ду-
мают, что они преданные высшего порядка» (рла Б. Р. рдхар 
Махрдж, 20 сентября 1981 г.).



161

Прабхупда виджая

О мой Учитель, мира тьма
Надежды солнцем озарилась,

Когда нам всем была дана
Твоя Божественная Милость.

Мы все сбиваемся и с толку, и с пути,
Но путеводная звезда в молитве нам явилась —

Укажет верный путь, куда идти,
Его Божественная Милость.

Забыли Кшу, пали мы,
Невежества иллюзия распространилась,

Но выведет на свет из тьмы
Его Божественная Милость.

Весть о служеньи ты принес,
В ней бхакти-деви воплотилась.

Даст правильный ответ на окончательный вопрос
Его Божественная Милость.

К твоим стопам я припаду,
Абсолют — Личность, это знанье утвердилось,

И этой жизненной дорогой я пойду, мой Гуру-Махарадж,
Твоя Божественная Милость!

Кто без тебя посланье Кшы бы распространил?
Моя душа кем без тебя гордилась?
Для вечности меня ты сохранил,

Твоя Божестенная Милость.

Служенья линия, показанная мне, —
Чайтаньи волшебство свершилось!

И чувствую я в тишине
Его Божественную Милость.[3]

3  Перевод Датттреи дса.



162

р Рпа-маджар-пада

Надлежащее прославление рлы Прабхупды 
естественным образом вызывает прославление 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура. Если мы  
попробуем приблизиться к рле Прабхупде таким 
способом, удерживая всю парампару в фокусе до р 
Чайтаньи Махпрабху, тогда мы поймем, кто такой есть 
рла Прабхупда, кто есть мы и глубину того, во что 
мы вовлечены. Мы обретем великую надежду, когда мы 
увидим ту благоприятную возможность, которая нам 
милостиво дана. Эта надежда поддержит нас и придаст 
мужества переносить всевозможные трудности, позво-
ляя двигаться к конечной цели жизни.

Мы всегда должны отслеживать сущность созна-
ния Кшы, а не просто следовать форме. Форма может 
время от времени вводить нас в заблуждение. Кша 
и есть Его форма, но в отношении живых существ в 
этом мире существует разница между телом и душой. 
Это применимо и к духовному учителю — он тоже не 
тело, хотя везде, где мы находим что-то, связанное с 
божественным, оно также приобретает трансцендент-
ные качества. Но если мы просто попытаемся понять 
духовного учителя с точки зрения его физического 
представления, мы можем принять некоторые из его 
индийских или иностранных привычек за какой-то 
признак божественности. Например, когда рла 
Прабхупда впервые приехал в Америку, мы видели, 
что он качал головой, когда ему что-то нравилось. Все 
думали, что это признак чистого преданного. Но когда 
преданные приехали в Индию, они обнаружили, что 
миллионы людей делают то же самое!

Мы должны выйти за пределы физического вопло-
щения и культурного облика. Мы должны выйти за 
рамки поверхностного понимания духовного учителя. 



Нам придется превзойти весь наш опыт общения с 
ним в этом мире. Во время проявленных игр физиче-
ское присутствие духовного учителя очень важно, но 
после его ухода оно не так уже важно. Если человек 
слишком сильно сосредоточивается на форме, то он 
будет введен в заблуждение происками мйи. Человек 
не будет понимать духовного учителя или духовную 
сущность  — порой до такой степени, что, когда мы 
услышим истину, мы можем начать раздражаться и 
противиться ей.

Это происходит с тех пор, как появились гуру и уче-
ники. Мы находим упоминание об этом в отношении 
сыновей Адвайты чрьи. Сыновья Адвайты чрьи 
разделились на две группы: одна группа была истин-
ными последователями Адвайты чрьи, а другая 
стала мйвд.[4] Так что это не ново. Таково вечное 
препятствие в этом мире. Поэтому долгом учеников, 
учеников учеников, последователей и поклонников 
рлы Прабхупды является обращать внимание на 
сущность. В соответствии со своими способностями 
мы должны уделять внимание внутреннему смыслу 
нашего опыта. Это принесет наилучший результат и 
нам, и всем другим.

(Из лекции, прочитанной в день явления рлы Праб-
хупды в Миртл-Бич, США, 29 августа 1994 г.)

4  рла Сарасват хкур уточняет это в своем комментарии к 
«Чайтанья-чаритмте», ди-лл, 12.13-17.





165

(1)
джайа-ре сва-пришада, рла свм прабхупда

абхайа амта пар-гати
томра чараа-падма, дхли мор рейа-садма

тхе мама нитйа параати

джайа-ре – слава Вам; сва-пришада – со своими спутниками-
слугами; рла свм прабхупда – А.Ч. Бхактиведнта Свами 
Прабхупда; абхайа – бесстрашие; амта – нектар; пар-гати 
– высшая цель; томра  – Ваши; чараа-падма  – лотосные 
стопы; дхли – пыль; мор – мое; рейа-садма – всеблагое 
прибежище; тхе  –  в этом; мама  – моя; нитйа  – постоянно; 
параати – поклоны.

ПЕРЕВОД
Вся слава Его Божественной Милости А.Ч. Бхак-
ти-веднте Свами Прабхупде, которого всегда 
сопровождают его слуги-спутники. Его внутренняя 
природа подобна сладчайшему нектару, а внешне он 
выглядит как воплощение бесстрашия. Падая ниц, 
я беспрестанно предлагаю свои поклоны пыли его 
лотосных стоп, которые являются всеблагим прибежи-
щем и целью моей жизни. 

Глава 18

РЛА ПРАБХУПДА-

ЛЛА-СМАРАА-МАГАЛА-СТОТРА



166

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

(2)
сат-джана вандита, мама чира внчхита

прабхупда-падме сукха-сев
тава сев парасде, пурила се хди сдхе

тава гуа-обх мана-лобх

сат-джана – святые и преданные; вандита – прославленный; 
мама – мое; чира  – вечное; внчита – заветное желание; 
прабхупда-падме  – лотосные стопы рлы Прабхупды; 
сукха-сев – блаженное спонтанное служение; тава – твое; 
сев – служение; парасде – милость; пурила – исполнил; се – 
это; хди-сдхе – желание сердца; тава – Ваш; гуа – качества; 
обх – красота; мана-лобх – очаровывает ум.

ПЕРЕВОД
Блаженное служение лотосным стопам рлы 
Прабхупды прославляется величайшими святыми и 
преданными. Обрести чистое служение его лотосным 
стопам — единственная заветная цель моей жизни. 
Это вечное желание всегда исполняется с помощью 
нектара Его Божественной Милости, и поэтому 
красота его безграничных трансцендентных качеств 
постоянно очаровывает мое сердце. Теперь, мои 
дорогие преданные, пожалуйста, с большим усердием 
и вниманием выслушайте повествование «рла 
Прабхупда-лил-смараа-магала стотры» о транс-
цендентных качествах и играх Его Божественной 
Милости, высшего слуги рмат Рдхр. 

(3)
р нандотсава-дине, ниджа сакх-гаа-сане

премнанда-нимагна р рдхе
сукха иччх парака, дки ниджа прийа дса

кахилена ‘пура эи сдхе’

р нандотсава дине – в день Нандотсавы; ниджа – собствен-
ные; сакх-гаа-сане – с Ее сакх; премнанда – блаженство 



167

Прабхупда виджая

кша-премы; нимагна – глубоко поглощенный; р рдхе 
– рмат Рдхик; сукха иччх – приятное желание; 
парака – открывая; дки – призывая; ниджа – собственную; 
прийа-дса — дорогую служанку; кахилена – сказала; пура – ​​
исполнить; эи – это; сдхе – желание.

ПЕРЕВОД
В день, когда проходил великий праздник р Нанды 
Махрджа, посвященный рождению Господа Кшы, 
рмат Рдхр в окружении Своих сакх, 
которые все были глубоко поглощены блаженством 
кша-премы, призвала одну из Своих самых дорогих 
служанок. рмат Рдхр, Абсолютная Царица 
Вндвана, сказала, раскрывая тем Свои радостные 
мысли: «Ты должна исполнить одно Мое желание». 

(4)
джи убха дивасете, мама кпиша стхе

аватре хао дхаранте
р камал-дхани татх, тава гаура-сев-катх

прачрила бхавишйа-вте

джи – сегодня; убха – благоприятный; дивасете  – в этот 
день; мама – мой; кпиша – благосклонная милость; 
стхе – с; аватре – пришествие; хао – стать; дхаранте – на 
земле; р камал-дхани  – дорогая благословенная Камал; 
татх – там; тава – твое; гаура-сев  –  служение Гауре; 
катх–  послание; прачрила  – распространять; бхавишйа-
вте – предсказание.

ПЕРЕВОД
В этот благоприятный день ты должна явиться 
на землю вместе с Моими благословениями и 
распространять сознание Кшы в каждом городе 
и деревне мира. Моя дорогая р Камал (вечная 
духовная форма рлы Бхактивиноды хкура) уже 



168

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

объявила о твоем приходе, а также предсказала твое 
преданное служение Моему Господу Гаурге.

(5)
иша-дев-паде-нами, табе хе р кша-прем

э дхарра кроа дханйа-каре
аватра хаиле нма, уддха-бхаката-ваишава

р гаура-мохана-паривре

иша-дев – Верховная обожаемая Богиня; паде – к лотосным 
стопам; наме – предлагая поклоны; табе – тогда; р 
кша-преми – возлюбленная р Кшы; э дхарра – этой 
земли; кроа – бесчисленное количество; дханйа-каре – 
благословение; аватра – явился; хаиле – стать; нма – 
известный; уддха-бхаката-вайшава – чистый преданный; 
р гаура-мохана – р Гаура-мохана; паривре – семья.

ПЕРЕВОД
Эта беспримесная служанка р Кшы (позже 
известная как А.Ч. Бхактиведнта Свами Прабхупда), 
чье сердце было наполнено совершенно непостижимой 
любовью к Богу, предложила поклоны и вознесла 
бесчисленные молитвы лотосным стопам Всевышней 
Почитаемой Богине Удачи, а затем явилась на Земле 
в семье прославленных преданных, возглавляемой 
чистым вайшавом р Гаура-моханом. 

(6 – 7)
ниджа путра таре тини, парама калйа мни

прртхан карил снеха бхаре
хе ваишава сдху-гаа, кара кп анукшана

мора пра эи путра-паре

мама путра э абхайа, йена рдх-дса хайа
нитйа-кла севе рдх-дхана

парама гаурава-бхаге, кртана карука раге
тра гуа бхарий бхувана



169

Прабхупда виджая

ниджа  – его; путра – сын; таре  – для; тини – он; парама  – 
великий; калйа – благоприятный; мни — взяв; прртхан 
карил — молился; снеха бхаре – с большой любовью; 
хе вайшава – о вайшавы; сдху-гаа  – о сдху; кара 
кп — проявите милость; анукшана – постоянно; мора – мой; 
пра – душа и жизнь; эи – этот; путра – сын; паре – на; мама – 
мой; путра – сын; э – это; абхайа – Абхайя; йена – так что; рдх-
дса – слуга р Рдхи; хайа – становится; нитйа-кла – все 
время; севе – служит; рдх-дхана – Рдх, Высшее Богатство; 
парама – великий; гаурава-бхаге — грандиозным и славным 
образом; кртана карука – пусть поет и проповедует; раге 
– в радостном настроении; тра – Её; гуа – качества; 
бхарий– наводнение; бхувана – мир.

ПЕРЕВОД
Призывая благословения вайшавов-сдху на своего 
сына, Гаура-мохан искренне молился всем им: «О сдху, 
о вайшавы, пожалуйста, даруйте свои благословения 
моему дорогому сыну, который является моей душой 
и жизнью, чтобы он мог стать слугой рмат 
Рдхр и вечно служить Ей, Высшему Богатству 
жизни. Пожалуйста, благословите его, чтобы он мог 
проповедовать и воспевать Ее качества и славу самым 
грандиозным образом, затопив весь мир». 

(8)
паре эка убха-кле, твадй кару бале

милила р гурудева-стхе
р вишу-кираа-дйути, су-дивйа кару-мрти-

рпа тини херил тхте

паре – затем; эка – один; убха-кле – благоприятный 
момент; твадй – Её (Рдхр); кару – милость; бале 
– вызванный; милил – встретил; р гурудева – Его Гурудева; 
стхе – с; р вишу-кираа-дйути – сияющий луч Вишу; 
су-дивйа – божественная; кару – милость; мрти-рпа – 
олицетворение; тини – он; херил – увидел; тхте – в нем 
(Сарасват хкуре).



170

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

ПЕРЕВОД
Затем, в благоприятный момент, устроенный 
милостью рмат Рдхр, рла Прабхупда 
встретил своего духовного учителя (рлу 
Бхактисиддхнту Сарасват хкура). Он увидел 
божественную милость рмат Рдхр в своем 
Гурудеве и понял, что он — это сияющий луч Вишу, 
олицетворение Его Божественной Милости. 

(9)
бхайа-бна прачрака, бхакти-садчара дакша

прабху-вара се дайит дса
ниджа ддха читта-мате, нма дил сва-ишйете

а-абхайа-чараа дса

бхайа-хна – бесстрашный; прачрака – проповедник; бхакти-
садчара – практики преданного служения; дакша – знаток; 
прабху-вара – великий учитель; се – это; дайит дса – Дайит 
дса; ниджа – собственное; ддха — мощный; читта-мате – в 
соответствии с чувством его сердца; нма – имя, дил – 
даровано; сва-ишйете – своему ученику; а – Верховный 
Господь; абхайа-чараа – бесстрашные лотосные стопы; дса 
– слуга.

ПЕРЕВОД
Этот великий божественный учитель р Варша-
бхнави Дев Дайит Дса (другое имя рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура, означающее 
«слуга возлюбленного р Рдхи»), опытный в 
практике чистых принципов преданного служения и 
бесстрашный проповедник божественного послания о 
Всевышнем, теперь присвоил рле Прабхупде имя 
Абхая Чараравинда в соответствии с его твердым и 
уверенным в себе характером. Значение этого имени в 
том, что он — слуга лотосных стоп Верховной Личности 



171

Прабхупда виджая

Бога, которые являются обителью всего бесстрашия и 
надежд чистых преданных. 

(10)
рдх-куа тагане, ати антарага стхне

эла тра сндра премвеа
гха анурга-мане, сарва-тма ниведане

мтхе туле-нил гурвдеа

рдх-куа – Рдх-куа; тагане – на берегу; ати 
– наиболее; антарага – сокровенный; стхне – место; 
эла – пришел; тра – его; сндра – концентрированный; 
премвеа – любовный экстаз; гха – интенсивный; анурга-
мане  – с любящим сердцем; сарва-тма  – всем сердцем и 
душой; ниведане – предаться; мтхе – на голову; туле-нил – 
принял; гурвдеа – приказ своего гуру.

ПЕРЕВОД
В самом сокровенном месте игр мдхурьи, а именно на 
р Рдх-куе, рла Прабхупда испытал полный 
экстаз кша-премы. Всем сердцем предавшись рле 
Бхактисиддхнте Сарасват хкуру с глубокой 
любовью, рла Прабхупда получил как дело 
всей жизни самое святое указание своего Гурудева: 
«Если у тебя когда-нибудь будут деньги, печатай и 
распространяй книги». 

(11)
рпа-сарасват-рота, гуру иччх-адж-мата

премабхаре кртана карите
прадарила э джагата, сакала саубхгйа йата

се гха гуру-нишха хате

рпа-сарасват-рота – поток преемственности от Рпы 
Госвм до Сарасват хкура; гуру – духовный учитель; 
иччх – желание; дж – порядок; мата – сообщение; 
премабхаре – с великой любовной преданностью; кртана 



172

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

карате  – воспевать и проповедовать; прадарила  – показал; 
э – это; джагата – мир; сакала – все; саубхгйа – удача; йата 
– это; се – приходит; гха гуру-нишха – последовательное 
преданное служение; хате – от.

ПЕРЕВОД
Воспевая и проповедуя с великой любовной 
привязанностью возвышенное послание своего 
Гурудева, представляющее собой чистое знание 
преданности из потока Рпы-Сарасват (рпнуги), 
рла Прабхупда показал миру, что всё возможное 
счастье проявляется в последовательном преданном 
служении лотосным стопам р Гуру.

 
(12 – 13)

р р рдх-дмодаре, р джвера мандире
прабху-датта ниджа курете

ра рпа-самдхите, враджа-рга веете
бхаджана карил раса-прте

уддха-бхакта-ратна-маи, рпе нитйа-кла тини
шетхйа рахена вирджита

йетх рдх-пада-сев, дхари раса-мрти-обх
нирантара хана праспхуита

р р рдх-дмодаре – в храме Рдхи-Дмодары; р 
джвера мандире –  в храме Джвы Госвм; прабху-
датта – данный его божественными учителями; ниджа – 
собственный; курете – комната; ра – и; рпа-самдхите 
– у самдхи Рпы Госвм; враджа-рга веете – любовная 
преданность Враджа; бхаджана карил – совершал бхаджан; 
раса-прте – любовное счастье; уддха-бхакта – чистый 
преданный; ратна-маи – драгоценный камень; рпе – 
форма; нитйа-кла – вечно; тини – он; сетхйа – там; рахена 
вирджита – присутствует в великолепии; йетх – где; рдх-
пада-сев – преданное служение лотосным стопам Рдхр; 
дхари – взяв; раса-мрти-обх — воплощение всей любящей 
красоты; нирантара – вечно; хана – становится; праспхуита 
– полностью расцвела.



173

Прабхупда виджая

ПЕРЕВОД
В храме р Джвы Госвм, а именно в р р 
Рдх-Дмодара Мандире и в самдхи р Рпы, в 
своих комнатах, дарованных его божественными 
учителями, рла Прабхупда совершал бхаджан в 
любовном преданном настроении вечных обитателей 
Враджа. 
рла Прабхупда вечно живет в своем месте 
бхаджана, как драгоценный камень среди чистых 
преданных, где постоянно расцветает любовное 
преданное служение рмат Рдхр, олицет-
воряющее красоту божественных экстатических 
вкусов. 

(14, 15, 16)
парама сухда хайе, гаура-према-в лайе

пчтйа-деете ил йабе
‘бхи’ бали р кшере, самбодхий самдаре

прртхан карила эи табе

бхи! тава пуйа хабе, рдхр кху хабе
дхрува ати бали том ти

лабхиве се бхгйа ру, йади туми кху кара
бхгйа-дев-рпа р рдхи

р сиддхнта сарасват, рпа дхари се рмат
море дж дил прачрите

сеи иччх пра кара, мра вачана дхара
табе при тхре севите

парама – самый; сухда – доброжелательный друг; хайе – 
становится; гаура-према-в –  послание божественной 
любви к Гауре; лайе – несущий; пчтйа-деете –  в 
западные страны; йл – приехал; йабе – когда; бхи – о брат; 
бали – взяв; р кшере самбодхий – обращаясь к р 



174

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

Кше; самдаре – с любовью; прртхан карила – молился; 
эи – это; табе – тогда; бхи – о брат; тава – Ты; пуйа хабе – 
приобретите благочестивые заслуги; рдхр кху хабе 
– Рдхр будет довольна; дхрува ати – определенно; бали 
– скажи; том – Ты; ти – поэтому; лабхиве – приобретешь; се 
– это; бхгйа – состояние; ру – больше; йади – если; туми – Ты; 
кху кара – пожалуйста; бхгйа-дев-рпа р рдхи — р 
Рдхик, Богиня всего процветания; р сиддхнта сарасват 
– Сарасват хкур; рпа дхари – принимает форму; се – тот; 
рмат – Рдхр; море – мне; дж дил – отдал приказ; 
прачрите – проповедовать; сеи – это; иччх – желание; пра 
кара – исполнить; мра – мой; вачана – совет; дхара – возьми; 
табе – тогда; при – смогу; тхре – Ей; севите – служить.

ПЕРЕВОД
Покинув священную землю Вндвана и идя на 
большой риск в преклонном возрасте, рла 
Прабхупда приехал в западный мир как наш Вечный 
Доброжелатель, неся с собой послание гаура-премы, 
любви к Господу Гаурге. По прибытии он искренне 
молился Господу Кше, обращаясь к Нему «бхи» (о, 
брат) с глубокой любовью.
«О дорогой брат, мой дорогой и близкий друг! Я 
говорю Тебе это самым определенным образом. 
Ты можешь достичь бесценных заслуг, доставляя 
удовольствие рмат Рдхр. Ты (Господь 
Кша) действительно можешь обрести еще большую 
удачу, если сможешь угодить Ей, Верховной Богине 
всего процветания. Сама рмат Рдхр в 
образе рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура 
приказала мне проповедовать Ее послание. Поэтому, 
пожалуйста, поверь моему слову и прими мой совет 
и исполни Ее желание; только тогда я смогу достичь 
успеха и полностью услужить своему гуру». 



175

Прабхупда виджая

(17 – 18)
атула саубхгйа-кхани, тра эи дивйа-в

р нма р ач-путррайе
р сварпа сантана, рпа-прабху гуру-гаа

сабе мах-кпнвита хайе

м-бхакта сабкре, дена праведхикари
р рдх-севик-гагане

вндвана-говардхане, кабху рдх-куа-пне
парама абхша-сиддхи дне

атула – несравненный; саубхгйа-кхани – кладезь удачи; тра 
– его; эи – это; дивйа-в – божественное послание; р нма – 
Святое Имя; р ач-путррайе — под покровительством 
р Чайтаньи, сына ач; р сварпа сантана – Сварпа-
Дмодара Госвм и Сантана Госвм; рпа-прабху – Рпа 
Госвм; гуру-гаа – божественные учителя; сабе – все они; 
мах — очень; кпнвита – милостивый; хайе – став; м 
– Мой; бхакта – преданные:  сабркре  – все; дена – дадут; 
праведхикаре – право на вход; р рдх-севик-гагане – в 
объятия дорогих спутников рмат Рдхр; вндвана-
говардхане – на Говардхане во Вндване; кабху – иногда; 
рдх-куа-пне – идущие на Рдх-куу; парама – высший; 
абхша сиддхи – осуществление цели любви; дне – давать.

ПЕРЕВОД
Кладезем несравненной удачи является послание Его 
Божественной Милости А.Ч. Бхактиведнты Свами 
Прабхупды: «Если кто-то примет прибежище у 
кша-нмы и у Господа Чайтаньи Махпрабху, то 
сын Матери ач, а также Его дорогие спутники, 
р Сварпа Дмодара, Сантана Госвм и р Рпа 
Госвм, будучи очень довольны таким человеком, 
даруют ему доступ в объятия дорогих слуг-спутников 
рмат Рдхр на Говардхане во Вндване, 
а иногда и на р Рдх-куе — благословляя их 
высшим достижением конечной цели кша-премы. 



176

рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотра

(19)
р рдхик прийакар, р крттик-мса бари

гири-рджа хдайете смари
тихо апракаа хаил, нитйа-лл правеил

рдже йет рдх-саге хари

р рдхик приякар — дорогой для Рдхр; р 
крттик-мса – месяц Крттика, который неотличен от 
рмат Рдхр; бари – выбрав; гири-рджа – Говардхан, 
царь гор; хдайете  – в сердце; смари – помня; тихо – 
он; апракаа хайл — исчез; нитйа-лл – вечные игры; 
правеил – вошел; рдже – лучезарно присутствующий; йет 
– где; рдх-саге хари – р Хари совместно со р Рдхой.

ПЕРЕВОД
Завершив свою миссионерскую деятельность 
в западном мире, рла Прабхупда вернулся 
во Вндван. Выбрав месяц крттика, который 
неотличен от рмат Рдхр, помня о Гирирджа-
Говардхане и обняв лотосные стопы своего наиболее 
почитаемого Господа в глубине своего сердца, рла 
Прабхупда покинул этот мир и вошел в нитйа-ллу, 
вечные любовные игры Голоки, где Господь Говинда 
всегда лучезарно присутствует со Своей самой дорогой 
рмат Рдхр. 

(20)
эй пантх прадаране, икш дил мгае

кон васту-сиддхи лакшйа хаийа
кари вса говардхане, даинйа тма-ниведане

лабха р рдхик-гарайа

эи – этот; пантх – путь; прадаране – показывая; икш 
дил – научил; мгае – нас; кон –  который; васту-сиддхи 
– осуществление высшей цели и смысла жизни; лакшйа 
– цель; хаийа  – есть; кари вса – пребывающий; говардхане  – 
на Говардхане; даинйа тма-ниведане  – самоотдачей и 
смирением; лабха –  достичь; р рдхик-гарайа – 
прибежище слуг-спутников р Рдхики.



177

Прабхупда виджая

ПЕРЕВОД
Явив нам свой уход из этого мира в месяц крттика и 
открыв свое желание отправиться на холм Говардхана, 
рла Прабхупда, таким образом, показал нам путь, 
который ведет к достижению конечной цели и смысла 
жизни, то есть со смиренной самоотдачей обрести 
высшее прибежище в стане слуг-спутников рмат 
Рдхр, постоянно пребывая на р Говардхане. 

(21)
кабе тра апркта, бхва-гуа-вибхшита

джвана-чаритра-мадхурим
сатйа кари э вставе, мри сампада хабе

э джване дни сукха см

кабе – когда; тра – его; апркта – трансцендентный; бхва-
гуа – настроение и качества; вибхшита – обладающий; 
джвана-чаритра – жизнь и характер; мадхурим – красота; 
сатйа кари – на самом деле; э вставе – эта реальность; мри 
– мой; сампада – богатство; хабе – станет; э джване – в этой 
жизни; дни – давая; сукха см – высшее счастье.

ПЕРЕВОД
Когда же, в какой-нибудь далекой жизни, придет мой 
день, когда красота трансцендентной жизни рлы 
Прабхупды, обладающая качествами чистой любви 
к р р Рдхе-Кше, действительно станет моим 
единственным богатством, дав мне вкусить высшее 
счастье? О, когда же этот день будет моим? 

(22 – 23)
сакала хдайа дийе, сутивра ккх лаийе

сеи се рахи муи хна
кабе сеи бхгйа хабе, э джвана дханйа хабе

кабе морсибе се дина



пра-бари прати-стхне, три кп-актйадхне
лабхи эка-нишха тану-мана

э дина севака тра, гуа-гтх-самбхра
кари йабе сатата кртана

сакала – все; хдайа дийе – томящееся сердце; сутивра – самый 
страстный; ккх лаийе — испытывая тоску; сеи се – 
надеясь, что; рахи – смиренно; муи – я; хна – скромный; кабе 
– когда; сеи – это; бхгйа – удача; хабе – будет; э – это; джвана – 
жизнь; дханйа – благословенный; хабе – будет; кабе – когда; 
мор – мой; сибе – придет; се – этот; дина – день; пра-бари – 
всем своим сердцем и душой; прати-стхне – в каждом месте; 
три – его; кп-актйадхне — наделенный силой по его 
милости; лабхи – имея; эка-нишха – твердая решимость; 
тану-мана – тело и ум; э – этот; дина – падший; севака – слуга; 
тра – его; гуа-гтх-самбхра – богатство его качеств; 
кари йабе – продолжит; сатата – все время; кртана  – 
воспевать.

ПЕРЕВОД
Давайте же всегда молиться о том, чтобы оставаться 
смиренными и послушными слугами рлы 
Прабхупды. С горящим сердцем, исполненным 
сильного стремления к общению с ним, этот безродный 
и ничтожный нищий смиренно молится о том 
счастливом дне, когда по Его Божественной Милости 
жизнь этого слуги будет наделена такой силой твердой 
решимости, чтобы я смог, устремившись в  одном  
направлении и не заботясь ни о чем другом, постоянно 
воспевать, используя свое тело и ум, сладчайшую 
славу безграничных трансцендентных качеств и игр 
рлы Прабхупды. 



179

П озвольте мне выразить самые почтитель-
ные и смиренные поклоны лотосным 
стопам моего духовного учителя, Его Боже-

ственной Милости р Джагат-Гуру О Вишупде 
Парамахасе р рмаду А.Ч. Бхактиведнте Свами 
Прабхупде. 

Позвольте мне также выразить свои самые почти-
тельные и смиренные поклоны всем вечным слугам, 
атрибутам и играм рлы Прабхупды. По безгра-
ничному милосердию Его Божественной Милости 
огромное количество обусловленных душ тянутся к 
лотосным стопам р Чайтаньи Махпрабху и р 
р Рдхи-Говинды.

Я смиренно склоняю голову к пыли лотосных 
стоп рлы Прабхупды и искренне молюсь, 
чтобы он принял меня как одного из своих вечных 
спутников-слуг.

Ученики рлы Прабхупды поклоняются Его 
Божественной Милости как самому дорогому слуге 
рмат Рдхр в линии р Рпы Госвм. Поэ-
тому я должен просить прощения у лотосных стоп 

Глава 19

КОММЕНТАРИЙ К «РЛА ПРАБХУПДА-

ЛЛА-СМАРАА-МАГАЛА-СТОТРЕ»



180

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

рлы Прабхупды и перед всеми вами, слушателями 
и читателями, за любую ошибку или оскорбление, 
которые я совершил, пытаясь прославить Его Боже-
ственную Милость.

сарва-ваишавера п’йе кари намаскра
итхе апардха кичху нахука мра

Я выражаю почтение всем вайшавам, чтобы не 
совершить оскорблений по отношению к ним 
(«Чайтанья-бхгавата», ди-кхаа, 1.87).

Мы всегда будем помнить рлу Прабхупду, 
нашего вечного отца, как уполномоченного представи-
теля самой прославленной и прекрасной Царицы р 
Вндвана, рмат Рдхр, и мы всегда будем 
стремиться к прибежищу его лотосных стоп.

Далее следуют восемь трансцендентных воспомина-
ний о проявленных играх Его Божественной Милости 
А.Ч. Бхактиведнты Свами Прабхупды в непрерывной 
сакртана-лле р Чайтаньядевы, и все они указы-
вают на его вечное служение в стане р Рдхи. 

ЕГО РОЖДЕНИЕ: вечный обитатель Голоки 
Вндваны

Это было на Нандотсаву, на следующий день после 
Джанмшами, дня пришествия Господа Кшы, когда 
рла Прабхупда появился в этом мире в маленькой 
деревне на окраине Калькутты. Это был очень благо-
приятный день, и все люди трех миров участвовали 
в чудесном празднике, посвященном рождению р 
Кша-чандры, пришедшего в р Вндвана-дхму 
почти пять тысяч лет назад. В это благоприятное время 
рмат Рдхр, Царица Вндвана, позвала Свою 



181

Прабхупда виджая

дорогую служанку и сказала: «Пожалуйста, пойди на 
Землю и одари их милостью Кшы». Таким образом Ее 
собственная служанка была послана в этот мир, чтобы 
распространять сознание Кшы в каждом городе и 
деревне. Кто еще, как не самая дорогая служанка р-
мат Рдхр, мог быть достоин такой задачи? 

В том же году, когда явился рла Прабхупда 
(1896 г.), в Университете МакГилла в Канаде вышла 
ознакомительная книга рлы хкура Бхактиви-
ноды на английском языке «р Чайтанья: Его жизнь 
и наставления». Это была первая книга о р Чайта-
нье, достигшая западных берегов. Вскоре после этого 
Бхактивинода также предсказал, что в ближайшее 
время явится великая душа, чтобы исполнить предска-
зание р Чайтаньи из «Чайтанья-бхгаваты»:

 
птхивте чхе йади нагарди-грма

сарватра прачра хаибе мора нма

В каждом городе и деревне мира будут воспевать 
Мое Святое Имя («Чайтанья-бхагавата», Антья-
кхаа, 4.126).

То, что первая публикация хкура Бхактивиноды 
попала на Запад в тот же год, когда рла Прабхупда 
появился в этом мире как «посол исполнения пред-
сказания р Чайтаньи Махпрабху», ощущается в 
сердцах вечных слуг рлы Прабхупды как вечная 
трансцендентная истина. 

рла Прабхупда всегда находится в вечных 
играх божественной четы р р Рдхи-Говинды в 
трансцендентном царстве Голоки Вндваны. Таким 
образом, место явления рлы Прабхупды в этом 
материальном мире считается неотличным от Голоки 
Вндваны. 



182

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

В семнадцатой главе «Чайтанья-бхгаваты» гово-
рится, что, чтобы научить других, как быть верным 
учеником р Гуру, р Чайтанья Махпрабху 
показал пример, посетив место рождения вары 
Пур в Кумрахае и собрав немного земли с места 
его рождения. р Чайтанья Махапрабху хранил ее 
очень бережно и имел привычку каждый день съедать 
маленькую порцию. Поэтому давайте вечно покло-
няться благоприятному дню и благоприятному месту, 
в котором рла Прабхупда проявил свой смирен-
ный приход в этот мир.

ЕГО ОТЕЦ: чистый преданный Кшы

Гаура-мохан Де, чистый преданный Кшы, желал 
для своего сына самого лучшего. «Пожалуйста, бла-
гословите его», — говорил он всякий раз, когда к нему 
домой приходили святые люди. «Пожалуйста, благосло-
вите моего сына, чтобы он стал великим преданным 
рмат Рдхр».

рла Прабхупда рассказывал: «Мой отец также 
обучал меня и давал мне наставления в меру своих 
возможностей, и он молился за меня, чтобы Рдхр 
была довольна мной, и я думаю, что благодаря благо-
словениям и милости моего отца я смог достичь этого 
положения, и я установил отношения с Его Боже-
ственной Милостью О Вишупдой р рмад 
Бхактисиддхнтой Сарасват Госвм Махрджем 
также по его милости. Так что по милости Кшы я 
получил хорошего отца, а также хорошего духовного 
учителя». 

Чего еще желал Гаура-мохан для своего сына? «Он 
должен очень хорошо научиться играть на мдаге, 



183

Прабхупда виджая

и он должен заниматься поклонением р р 
Рдхе-Говинде». 

Все это организовал отец рлы Прабхупды: уроки 
мдаги и Божества Рдхи-Говинды для детского 
поклонения рлы Прабхупды. Со временем в рле 
Прабхупде все чудесным образом проявилось в соот-
ветствии с трансцендентными желаниями его отца. 

Какие изумительные приготовления делает Господь 
для своих чистых преданных! Пусть святое воспомина-
ние о р Гаура-мохане Де, отце рлы Прабхупды 
и чистом преданном Кшы, всегда будет присутство-
вать в наших мыслях.

ЕГО ГУРУ: «Мой Гуру Махрдж был 
человеком с Вайкунтхи»

рла Прабхупда говорил: «Идеи, которые я усвоил 
от своего отца в дни моего детства, позже были закре-
плены моим духовным учителем, вечным отцом, 
рлой Бхактисиддхнтой Сарасват хкуром». 
Кем был рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур, 
духовный учитель нашего возлюбленного духовного 
учителя? Вечное эго рлы Сарасват хкура рас-
крывается в этих двух прекрасных молитвах рлы 
Бхакти Ракшаки рдхара Дев-Госвм Махрджа:

ати-лаукика-гати-таулика-рати-каутука-вапушам
ати-даивата-мати-ваишава-йати-ваибхава-пурушам

са-сантана-рагху-рпака парамуга-чаритам
су-вичрака ива джвака ити сдхубхир-удитам

убхадодайа-дивасе вша-равидж ниджа-дайитам
праамми ча чарантика-паричрака-сахитам



184

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

О Дайита дса, твоя божественная личность 
существует в духовном царстве, и манера твоих 
движений весьма нежна, в то время как твоя боже-
ственная персона с любовью участвует в играх 
гра-расы Господа. Кроме того, твой внеш-
ний вид излучает достоинство возвышенного 
отшельника — гораздо выше любого сословия полу-
богов — и несет разум чистого преданного. Каждый 
аспект твоей особой индивидуальности в точности 
соответствует таким великолепным преданным, 
как рла Сантана, рла Рагхунтха Дса и 
рла Рпа Госвм. Благодаря твоему чудесному 
и точному суждению преданные провозгласили 
тебя живым воплощением рлы Джвы Госвм. 
В день твоего благоприятного явления я в обществе 
твоих любимых слуг смиренно склоняюсь перед 
кончиками пальцев твоих лотосных стоп. О Гуру-
дев, ты — самый дорогой подданный дочери царя 
Вшабхну, рмат Рдхр («р Дайита Дса 
Праати-пачакам», 3).

нте йасмин нинте найана-джала-бхараи
снта-гтррбудн

уччхаир уткроат р-вша-капи-сутай-
дхрай свйа-гошхм

птхив гхндхакраир-хта-найана-
маввта йена хн

йатрсау татра игхра кпаа-найана хе
нйат кикаро ‘йам

В конце ночи, ранним утром, там появились тысячи 
преданных, только что принявших омовение и 
громко стонущих, с глазами, переполненными 
горестными слезами безнадежности. рмат 
Рдхик, ослепительно красивая Царица Враджа 
и дочь царя Вшабхну, призвала Свою близкую 
служанку р Дайиту Дса вернуться в Ее боже-
ственный лагерь, в их собственную семью. Теперь, 
в отсутствие Найана-маи-маджари, планета 



185

Прабхупда виджая

Земля погрузилась в глубочайшую безучастную 
тьму. О! Без промедления прими мою падшую 
душу как своего слугу! О Дайита Дса, вопреки всем 
чаяниям я все же надеюсь, что буду принят в боже-
ственный круг твоего общения («р Дайита Дса 
Даакам», 1).

Пусть же трансцендентная память о рле 
Прабхупде как о вечном слуге слуги р р Рд-
хи-Говинды станет нашим единственным мысленным 
созерцанием и бхаджаном. 

НАСТАВЛЕНИЯ ЕГО ГУРУ на Рдх-куе: 
«Печатай книги!»

рла Прабхупда часто говорил об указаниях 
своего Гуру Махрджа проповедовать и издавать 
литературу о сознании Кшы. рла Прабхупда 
особенно любил рассказывать историю о том, как 
он получил самые важные наставления от рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура на р Рд-
х-куе. рла Прабхупда вспоминал, что в то 
время рла Сарасват хкур чувствовал некото-
рую неудовлетворенность в связи с тем, что некоторые 
ученики соперничали друг с другом в том, кто будет 
жить в какой комнате в недавно построенном храме в 
Калькутте. 

Прогуливаясь по берегу Рдх-куы, в месте самых 
сокровенных игр р р Рдхи-Говинды, рла 
Сарасват хкур открыл ход своих мыслей: «Я думаю, 
что было бы лучше продать этот храм и мрамор и 
напечатать книги». Затем рла Бхактисиддхнта 
Сарасват хкур повернулся к рле Прабхупде 
и сказал: «Если у тебя когда-нибудь появятся деньги, 
печатай книги». 



186

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

рла Прабхупда много раз рассказывал эту исто-
рию и обычно добавлял следующее: «И это то, что я 
делаю. Издание книг — наше главное дело. Печатайте 
книги и распространяйте их по всему миру, и рла 
Бхактисиддхнта Сарасват хкур и Господь Чайта-
нья Махпрабху благословят вас». 

С великим смирением рла Прабхупда говорил, 
что его единственная квалификация — это твердая 
вера, гуру-нишх, в наставления своего духовного 
учителя. 

Наивысшая концепция духовного учителя в 
Гауя-сампраде состоит в том, что гуру является пред-
ставителем рмат Рдхр. рла Прабхупда 
видел своего Гуру Махрджа, рлу Бхактисид-
дхнту Сарасват хкура в этом качестве, и это — тот 
стандарт, который мы должны принять, если хотим 
глубоко погрузиться в океан сознания Кшы. 

Давайте же всегда поклоняться наиболее святому из 
всех святых мест, р Рдх-куе, и давайте всегда 
помнить наставления р Рдхи Ее самому близкому 
слуге в этом святейшем месте. 

ЕГО МЕСТО БХАДЖАНА:
храм Рдх-Дмодара 

Однажды во Вндване Шрила Прабхупада сообщил 
небольшой группе своих преданных нечто очень воз-
вышенное: «Я вечно живу в своих комнатах в храме 
Рдхи-Дмодары». Истинная суть этого утверждения, 
конечно, полностью известна только самому рле 
Прабхупде, но мы можем чувствовать сердцем, что это 
ясно указывает на то, что рла Прабхупда является 
вечным членом стана рлы Рпы Госвм.



187

Прабхупда виджая

В своих маленьких комнатах с видом на самдхи 
рлы Рпы Госвм рла Прабхупда  ежедневно 
совершал бхаджан повторения Святого Имени Кшы 
и написания «комментариев Бхактиведнты» к «р-
мад-Бхгаватам». рла Прабхупда  также сообщил 
нам: «Я получил вдохновение отправиться на Запад, 
просто совершая бхаджан и молясь перед самдхи 
рлы Рпы Госвм». И там он совершал бхаджан 
и ежедневно пел песню Нароттамы дса хкура 
«р Рпа-маджар-пада». Именно в этой песне мы 
находим высшее устремление последователей рпну-
га-сампради в служении р Рдхе. 

Храм Рдхи-Дмодары расположен в пределах раса-
маалы р Вндвана-дхмы и занимает самое 
возвышенное положение как место в высшей степени 
сокровенной ллы р р Рдхи-Говинды. Именно 
здесь знаменитый преданный рла Джва Госвм 
подготовил трансцендентную литературу по науке о 
сознании Кшы.

«Дмодара» обычно относится к Кше, связанному 
узами любви Матери Яоды, но есть и другое значение 
слова «Дмодара», известное только последователям 
р Чайтаньи Махпрабху. «Дмодара» означает «свя-
занный любовью и привязанностью рмат 
Рдхр». Так велика любовь рмат Рдхр к 
Кше, что Она захватила Его в плен и связала Своего 
Господа, сделав Его исключительно Своей собственно-
стью и слугой. 

Храм Рдхи-Дмодары сейчас стоит на том месте, где 
Господь Кша стал рабом любви рмат Рдхр, 
где Он склонился к Ее святым стопам в рдх-пада-севе, 
и это также вечное место служения и бхаджана рлы 
Прабхупды.



188

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

Давайте всегда помнить храм Рдхи-Дмодары, 
место святого бхаджана рлы Прабхупды, и давайте 
никогда не забывать его высочайшее положение слуги 
рмат Рдхр в стане рлы Рпы Госвм. 

ЕГО ПРИБЫТИЕ:
«...Ты получишь большую удачу...» 

Когда 13 сентября 1965 года «Джаладта» пересекала 
Атлантический океан по пути в гавань Бостона, рла 
Прабхупда сочинил прекрасную молитву на своем 
родном бенгальском языке. В припеве он обращается к 
р Кше, связанному любовью Рдхр. 

кша таба пуйа хабе бхи
э-пуйа карибе йабе рдхр кхуи хабе

дхрува ати бали том ти

Комментируя стихотворение рлы Прабхупды, 
рла рдхар Махрдж однажды сказал: 

Я считаю его актйвеа-аватрой, и это 
подтверждается его сочинениями во время 
его духовного путешествия через Атлан-
тику. То, как он прибыл в Америку, природа 
того, как он начал движение, его крайняя 
степень зависимости и преданности Кше, 
и насколько он освободил себя от любых 
других желаний, кроме приказа своего Гуру-
дева, подтверждают, что Кша снизошел, 
чтобы помочь ему. В своей поэме «Молитва 
лотосным стопам Кшы» мы видим, как 
он умоляет Кшу: «Мой дорогой брат, удача 
придет к Тебе только тогда, когда рмат 
Рдхр будет довольна Тобой». Видя своего 



189

Прабхупда виджая

Гурудева, рлу Бхактисиддхнту Сарасват 
хкура, как представителя Рдхр, а 
его наказ как божественное служение Ей, он 
смиренно признал, что не чувствует себя 
достойным или подходящим для выполне-
ния этого божественного служения, поэтому 
он заручился поддержкой Кшы в служении 
своему гуру. Он полностью посвятил себя 
этой цели; он был так усерден в своей молитве 
к Кше, что божественная сила снизошла 
ему на помощь. В противном случае это 
невозможно. Это — не обычное дело, которое 
может сделать каждый; скорее, это — самый 
возвышенный предмет, который в широких 
масштабах был проведен до самого низкого 
уровня, до падших душ. Это не может не быть 
божественной силой, воплощенной, и вели-
чайшей по интенсивности и размаху! Итак, 
актйвеа-аватра, я не могу считать его 
никем иным.

Любой длинный путь начинается с первого шага, и, 
конечно же, любой прогресс в сознании Кшы начина-
ется с того, что мы сначала приближаемся к рмат 
Рдхр. Как все планеты вращаются вокруг поляр-
ной звезды, Дхрувалоки, так и божественное служение 
вращается вокруг р Рдхи. Поэтому особо подчерки-
вая (дхрува), Прабхупада написал дхрува ати бали том 
ти, настойчиво умоляя Кшу: «Ты будешь счастлив, 
только если Рдхр будет довольна; поэтому Ты 
должен помочь мне служить Ей».

рмат Рдхр желает распространять созна-
ние Кшы по всему миру, а р Кша желает 
распространять славу рмат Рдхр среди 



190

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

предавшихся душ. Оба эти элемента присутствуют с 
самого начала в попытке рлы Прабхупды начать 
движение сознания Кшы в западном мире.

Однажды рла Прабхупда заметил, что «один 
только Кша не так прекрасен». Смысл в том, что без 
рмат Рдхр, находящейся рядом с Ним, Кша 
неполон. Абсолютная истина состоит в том, что Рдх 
и Кша вечно вместе. На самом деле они никогда не 
расстаются ни на мгновение. Точно так же, как Кша 
никогда не делает ни шагу за пределы Вндвана, 
точно так же Кша ни на мгновение не покидает р-
мат Рдхр. Они вечно едины.

Чистые преданные Кшы никогда не желают 
отдельно наслаждаться с Кшой — скорее они вечно 
желают служить Божественной Чете, р р 
Рдхе-Кше, заботясь обо всех Их нуждах и трансцен-
дентных потребностях.

Давайте всегда помнить о лотосных стопах нашего 
божественного учителя, Его Божественной Милости, 
который получил величайшую удачу от Верховного 
Господа Кшы по милости рмат Рдхр и 
вечно занят Их самым сокровенным служением. 

ЕГО ПОСЛАНИЕ, БЕСЦЕННЫЙ ДАР:
Мы пришли сюда, чтобы получить 

бесценный дар 

Бесценный дар, который Его Божественная Милость 
так благосклонно преподнес своим ученикам, после-
дователям и, в конечном счете, всему миру, прекрасно 
описал рла Рагхунтха Дс Госвм в следующей 
молитве своему духовному учителю. То, что мы нахо-
дим здесь высказанным рлой Рагхунтхой Дсом 



191

Прабхупда виджая

Госвм, является истинной сущностью миссии Его 
Божественной Милости и наиболее утонченным пони-
манием сущности нашей Гауя-сампради. 

нма-решха манум апи ач-путрам атра сварпам
рпа тасйграджам уру-пур мтхур гошавтм

рдх-куа гири-варам ахо рдхик-мдхав
прпто йасйа пратхита-кпай р гуру та нато ‘сми

Здесь Дс Госвм молится своему Гурудеву, и, если 
мы сможем понять то, что представлено в этом стихе, 
мы сможем сказать, что поняли послание рлы 
Прабхупды. По благоволению Его Божественной 
Милости мы получили высшую концепцию Святого 
Имени Кшы и прибежище р Чайтаньи. Личный 
секретарь р Чайтаньи, Сварпа Дмодара, — не кто 
иной, как р Лалит-сакх, ближайшая подруга р 
Рдхи, широко вербующая сторонников от Ее имени. 
По милости рлы Прабхупды мы получили ее при-
бежище, а также прибежище р Рпы и Сантаны 
Госвм. По их милости мы можем познакомиться 
с нашим вечным местом служения на Говардхане и 
иногда быть призванными на Рдх-куу для служе-
ния р р Рдхе-Мдхаве.

Давайте всегда помнить о лотосных стопах Его 
Божественной Милости, дающего бесценный дар веч-
ного наслаждения сердцам своих преданных слуг и 
являющегося факелом вдохновения для всех членов 
Гауя-сампради в отношении распространения 
сознания Кшы по всему миру. 

ЕГО УХОД: Говардхан и Крттика 

Объехав с проповедью сознания Кшы по всему 
миру пятнадцать раз всего за двенадцать лет, Его 



192

Комментарий к «рла Прабхупда-лл-смараа-магала стотре»

Божественная Милость в конце концов вернулся в 
р Вндвана-дхму, где на наших глазах явил свои 
последние игры и дал нам свои последние наставления.

Его Божественная Милость показал нам многое на 
своем личном примере и вдохновил нас продолжать 
проповедовать это движение сознания Кшы по всему 
миру. Затем, во время месяца Крттика, за несколько 
дней до Говардхана-пджи, Его Божественная Милость 
внезапно проявил сильное желание отправиться на 
холм Говардхан. Это стало шоком для всех преданных, 
поскольку они не могли вынести и мысли о том, что 
Его Божественная Милость совершит такое трудное 
путешествие. Затем при посредничестве Кшы дса 
Ббдж Махрджа желание рлы Прабхупды 
ослабло, по крайней мере с внешней точки зрения.

Чему же учил нас Его Божественная Милость, или 
что он на самом деле выразил, сказав нам, что хочет 
отправиться на холм Говардхан? Его Божественная 
Милость желал добраться не просто до холма Говард-
хана, к которому можно доехать на машине или 
воловьей упряжке. Он желал вернуться к бесконечным 
играм его вечного Господа в служении р Радхе на 
Говардхане. Вот что осознал Дс Госвм, когда р 
Чайтанья дал ему говардхана-илу и гудж-млу: 
«Махпрабху дал мне место на Говардхане для служе-
ния р Рдхике»; поэтому Его Божественная Милость 
и наставлял нас об этой истине во время своего ухода. 

Крттика — самое почитаемое время года во Вн-
дване, поскольку оно представляет месяц рмат 
Рдхр, а холм р Говардхана — это место без-
граничных, вечных, сокровенных игр Божественной 



193

Прабхупда виджая

Четы, р р Рдхи-Говинды. Его Божественная 
Милость был призван вернуться к этим чудесным 
играм божественной любви.

Проходили дни и минуты, а преданные беспомощно 
стояли рядом — и вдруг единственный смысл нашей 
несчастной жизни исчез из поля нашего зрения. Наш 
самый любимый наставник, учитель, отец и друг вер-
нулся к своему наиболее почитаемому Господу — и 
одновременно он навсегда вошел в наши сердца. Пре-
данные пролили океан слез, но и до сих пор мы не 
погасили огонь разлуки с его нежным и ободряющим 
присутствием, который мы чувствуем постоянно. Как 
же мы теперь будем продолжать нашу жизнь?

Его Божественная Милость выразил свое внутреннее 
желание отправиться на холм Говардхан и выбрал для 
своего ухода из этого мира время Крттики, месяц р-
мат Рдхр. Таким образом, он указал нам путь и 
привлек внимание всего мира к холму Говардхану и 
празднику Крттики. Мы поняли это на собственном 
практическом опыте, когда тысячи преданных со всего 
мира ежегодно празднуют Крттику во Вндаване и 
обходят вокруг холма Говардхана. 

Давайте всегда помнить о нашем Божественном 
Учителе, Его Божественной Милости, как о вечном 
слуге и участнике бесконечных игр р р Рдхи-Го-
винды, и давайте нести отпечаток его лотосных стоп 
и его наставлений в глубине наших сердец и продол-
жать двигаться дальше так, как он этого сильно желал, 
чтобы стать чистыми преданными и распространить 
Движение сознания Кшы во всех уголках мира.



Все возможно по воле Рдхи и Кшы, и Его Боже-
ственная Милость также всегда присутствует рядом с 
нами. Его Божественная Милость дал нам уверенность 
и благословение на то, что через свои наставления он 
будет рядом с нами в любой момент. Да будем мы все 
освящены вечной памятью о нем и трансцендентным 
общением с ним через веру, преданность и трансцен-
дентное любовное служение.



195

Вопрос: Я видел в сочинении «Прабхупда-лл-сма-
раа-магала-стотра», что Вы, кажется, указываете на 
то, что рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Прабхупда 
пребывал в мдхурья-расе. Однако мы также слы-
шали от других великих душ, цитирующих рлу 
Б.Р. рдхара Дев-Госвм Махрджа, что рла 
Прабхупда проявлял склонность к сакхья-расе. Вроде 
бы, это было показано в его молитве, написанной на 
Джаладте, когда он был на пути в западный мир. 
Итак, мой вопрос: будучи поклонником рлы рд-
хара Махрджа, как Вы согласуете свое мнение о расе 
Вашего Гуру Махрджа с мнением рлы рдхара 
Махрджа? 

Нарасигха Махрдж: Все, что сказал рла рд-
хар Махрдж, мы должны полностью принять. После 
ухода рлы Прабхупды закономерным является 
то, что мы должны принять руководство рлы 
рдхара Махрджа. То же самое почти дословно 
было сказано о рле рдхаре Махрдже рлой 
Прабхупдой в письме к рпде Бхакти Сундару 
Говинде Махрджу. Поэтому принять мнение рлы 
рдхара Махрджа естественно для любого, кто 

Глава 20

МОЙ ГУРУ — РДХР



196

Мой гуру — Рдхрн

хоть что-то знает о его высших субъективных озаре-
ниях и его близких отношениях с нашим рлой 
Прабхупдой. 

Когда рла рдхар Махрдж услышал декла-
мацию поэмы, сочиненной нашим Гуру Махрджем, 
«Молитва лотосным стопам Кшы», он заметил, что 
это, несомненно, явный признак того, что наш рла 
Прабхупда находится в сакхья-расе. рла рдхар 
Махрдж сказал:

Он выразил себя, свое вечное положение, 
вершину своего устремления. Во Вндване он 
установил Баларму и Кшу и Нитай-Гауру, 
и он говорит так: Нитй-Гаура — это Кша и 
Баларма. Практически ясно, что он происхо-
дит из этой группы. И теперь он снова там.

К такому заявлению рлы рдхара Махрджа 
нельзя относиться легкомысленно. Тем не менее, 
вскоре некоторые ученики рлы Прабхупды стали 
возражать против того, что рла рдхар Махрдж 
относился к рле Прабхупде как к находящемуся в 
сакхья-расе. рла рдхар Махрдж был потрясен 
незрелостью этих преданных. Обсуждение расы опре-
деленно не было темой, с которой эти ученики были 
знакомы. Действительно, их резкость в обращении со 
рлой рдхаром Махрджем отражала их крайне 
неофитский уровень сознания Кшы. 

В то время рла рдхар Махрдж сказал, 
что благодаря особым полномочиям, данным р 
Нитйнандой Прабху, наш Гуру Махрдж, возможно, 
завуалировал свои склонности к мдхурье из почтения 
к Нему.



197

Прабхупда виджая

Идея, высказанная рлой рдхаром Махрд-
жем, заключалась в том, что, возможно, наш Гуру 
Махрдж был в мдхурья-расе, но из уважения к р 
Нитйнанде, чье могущество повлияло на его пропо-
ведническую кампанию, рла Прабхупда, вероятно, 
скрывал свое настроение мдхурьи. Поэтому некоторое 
влияние сакхьи Нитйнанды Прабху было проявлено 
внешне, оставляя мдхурью на заднем плане. Для 
рлы рдхара Махрджа не было ничего невоо-
бразимого в том, чтобы сказать такое — что наш Гуру 
Махрдж внешне проявлял влияние сакхьи и держал 
свои чувства мдхурьи на заднем плане. И это, конечно 
же, не беспричинно. 

Быть последователем рлы рдхара Махрджа 
на самом деле означает следовать его наставлениям 
и заключениям. Его наставление заключалось в том, 
что через процесс арагати (предания себя) человек 
должен прийти к познанию уровня вечной истины в 
глубине своего сердца (анурги).

Некоторые преданные могут принимать, что наш 
Гуру Махрдж находится в сакхья-расе, в то время как 
другие могут считать, что он в мдхурья-расе. Однако 
определение того, что правильно, а что неправильно 
в этом вопросе может быть не таким однозначным, 
как некоторым хотелось бы. Истина субъективна — то, 
как Он хочет, чтобы мы Его видели, так мы Его и будем 
видеть. 

В жизни нашего Гуру Махрджа было бесчисленное 
множество признаков того, что он был связан с кша-
ллой в мдхурья-расе. С помощью этих признаков 
мы попытались показать в практическом плане, как 
рла Прабхупда очень дорог рмат Рдхр. В 



198

Мой гуру — Рдхрн

молитве «Прабхупда-лл-смараа-магала-стотра» 
приводится лишь часть этих признаков. Они таковы: 

(1) отец рлы Прабхупды, молясь сдху-вайшавам, 
просил их благословения на то, чтобы его сын стал 
слугой рмат Рдхр;

(2) рла Прабхупда получил мантра-дкшу 
(инициацию) у рлы Сарасват хкура (р Вр-
шабхнави-дев Дайиты Дса, также известного как 
Найанамаи-маджар в его сиддха-рпе);

(3) рла Прабхупда получил самые сокровенные 
наставления печатать книги от своего гуру, когда они 
прогуливались вдоль берегов р Рдх-куы (самого 
священного места паломничества для последователей 
р р Рпы-Рагхунтхи);

(4) место, которое рла Прабхупда выбрал для 
бхаджана во Вндване, находилось сразу за самдхи 
рлы Рпы Госвм (Рпы-маджри);

(5) рла Прабхупда после завершения своей всемир-
ной проповеднической миссии вернулся во Вндван 
и выбрал месяц Крттика (месяц, неотличный от р-
мат Рдхр) в качестве времени своего ухода и 
входа в вечные ллы Господа;

(6) и наконец, всего за несколько дней до игры своего 
ухода рла Прабхупда проявил огромное желание 
отправиться на холм Говардхан, вечное место житель-
ства последователей р Рпы и Рагхунтхи Дса. Эти 
и другие признаки того, что рла Прабхупда был 
самым дорогим слугой рмат Рдхр, были выра-
жены в «Прабхупда-лл-смараа-магала-стотре».

Можно возразить, что нельзя судить о расе пре-
данного просто по внешним перемещениям, месту 



199

Прабхупда виджая

жительства и т. д. Однако такое утверждение можно 
принять за истину лишь отчасти. В противном случае 
Гауя-вайшавы не выбирали бы святые дхмы, 
такие, как Вндван, Навадвпу и Джаганнтха-Пур, 
в качестве предпочтительного места жительства 
и бхаджана. Пракаа-лл (внешнее перемещение) 
чистого преданного не обязательно лишена апра-
каа-бхвы (внутреннего чувства любви к Кше). Хотя 
перемещения чистых вайшавов, безусловно, глубоко 
таинственны и непросты для понимания, тем не менее 
они могут дать нам некоторое представление об уровне 
их близости с Верховным Господом. 

Дополнительная биографическая информация, не 
упомянутая в «Прабхупда-лл-смараа-мага-ла-
стотре», указывающая на близость рлы Прабхупды 
к Рдх-Кша-лле, следующая:

(1) решив основать свою миссию (Лигу Преданных) в 
Джханси, рла Прабхупда выбрал здание, известное 
как Рдх-Смарака (Мемориал Рдхи), для размещения 
своих офисов;

(2) когда рла Прабхупда отправился в Дели изда-
вать свой журнал «Обратно к Богу», он выбрал место 
жительства в храме Чиппивада Рдх-Кша;

(3) выбирая типографию для публикации произведе-
ния всей своей жизни «рмад-Бхгаватам», рла 
Прабхупда выбрал издательство «Рдх-пресс» в Дели; 

(4) знакомя своих учеников с поклонением р 
Гуру, рла Прабхупда попросил нас ежедневно 
петь «Гурвшакам», молитвы духовному учителю, 
сочиненные Вивантхой Чакраварт хкуром, в 
которых духовный учитель прославляется как слуга 



200

Мой гуру — Рдхрн

Божественной Четы в мдхурья-расе (никуджа-йно 
рати-кели-сиддхйаи);

(5) перед каждой лекцией рла Прабхупда пел 
песню Бхактивиноды хкура джайа рдх-мдхава 
джайа-куджа-вихари. 

В любом случае, у нас есть много таких воспоми-
наний о нашем Божественном Учителе, которые 
отозвались в нашем сердце, побуждая нас воспри-
нимать его как последователя р Рпы Госвм и 
вечного члена сокровенного круга мдхурья-расы. В 
своем сердце мы гордимся тем, что рла Прабхупда 
был доверенным представителем рмат Рдхр, 
которого р Нитйнанда Прабху наделил особыми 
полномочиями распространять сознание Кшы по 
всему миру. Как сказал рла рдхар Махрдж:

Если мы чуть приподнимем голову и 
посмотрим вверх, то мы найдем Рдхр 
и Гурудева. Именно Рдхр скрыто помо-
гает выполнять функцию Гурудева. Источник 
милости для гуру происходит из изначального 
источника служения и любви. Скшд дхарит-
вена самаста страи — нас просят видеть 
Гурудева не непроницаемым, а прозрачным, 
до такой степени, что через него можно уви-
деть высшую концепцию служения, главную 
концепцию служения. И ее можно получить 
таким образом. Если мы будем серьезными, 
то мы найдем наивысшую связь, исходящую 
из изначального источника. Нам предлагают 
не рассматривать гуру как ограниченного 



201

Прабхупда виджая

его обычным воплощением, а как прозрачного 
посредника высшей функции связи. Если только 
наше видение глубоко, мы можем понять, что, 
в соответствии с глубиной нашей раддхи, 
нашего видения, гуру-таттва — очень подроб-
ная, очень благородная, очень ясная, широкая 
и очень глубокая.

Подводя итог, мы можем заключить, что наш Гуру 
Махрдж, рла А.Ч. Бхактиведнта Свами Праб-
хупда, находится в мдхурья-расе просто потому, 
что он видел своего гуру как рмат Рдхр. Его 
гуру — рмат Рдхр. Это также неоднократно 
подтверждал рла рдхар Махрдж:

Свами Махрдж ясно написал, что его 
гуру — Рдхр. В этом месте: «Кша, Рад-
харани будет довольна, если Ты поможешь мне 
в этой кампании» — э-пуйа карибе йабе рд-
хр кхуи хабе дхрува ати бали том ти. 
Так он признал, что его гуру — это Рдхр. 
Поэтому мы стремимся к служению Рд-
хр под руководством р Рпы и других 
преданных, не совершая ничего неправильного.

Он проповедовал на Западе общую расу, 
общее служение Кше. Хотя он знал и призна-
вал, что: «Мой гуру — Рдхр. Рдхр, 
мой Гурудев, приказала мне проповедовать на 
Западе, и Кша, мой друг, Ты должен помочь 
мне, потому что Рдхр, мой Гурудев, 
будет довольна. Твое великолепие тоже зави-
сит от этого. Поэтому Ты должен прийти, 
чтобы помочь мне».



Несомненно, рла Прабхупда простит нас, если 
мы преступили границы, стараясь служить ему от 
всего сердца с любовью и преданностью.

Мы приносим наши смиренные извинения всем и 
каждому, если мы нанесли какое-либо оскорбление, 
следуя нашему чистосердечному внутреннему влече-
нию, и молимся, чтобы вы по доброте своей простили 
нас. 



203

Я коротко расскажу о дне ухода рлы Праб-
хупды. В какой-то степени для многих из 
вас эта тиробхава больше похожа на празд-

ничный день. Конечно, при наличии трансцендентной 
воли у вас может возникнуть какое-то настроение, в 
котором вы обнаружите связь со рлой Прабхупдой 
и обретете в этом его милость. У вас может возник-
нуть чувство и ощущение милости Прабхупды, когда 
вы поклоняетесь ему, воспеваете его славу, танцуете 
перед его самдхи и так далее. Но на самом деле вы не 
сможете узнать, что произошло в этот день двадцать 
пять лет назад и какие события к этому привели, если 
только вам об этом не расскажут.

Ранее сегодня я уже упомянул, что рла Праб-
хупда начал игры своего ухода в Мйпуре, незадолго 
до Гаура-Примы в 1977 году. Возможно, это было во 
время Нитйнанда Трайода. Тогда на фестиваль 
прибыло около 900 преданных.

Каждое утро рла Прабхупда спускался в 
храмовую комнату для того, что называется «привет-
ствие Божеств». После приветствия Божеств он шел 
к своей вйссане, которая находилась прямо напро-
тив Божеств в самом конце зала для кртана. Там мы 

Глава 21

АНТЬЯ-ЛЛ РЛЫ ПРАБХУПДЫ



204

Антья-лл рлы Прабхупды

предлагали гуру-пджу и пели песню р гуру-чараа-
падма. Когда это заканчивалось, рла Прабхупда 
сам произносил молитвы джайа-дхвани, затем пре-
данные рассаживались для лекции по «Бхгаватам». 
Прабхупда начинал с пения джайа рдх-мдхава. 
После лекции преданные снова начинали кртан, а 
Прабхупда трижды обходил Божества. По обеим сто-
ронам алтаря находились большие колокола, и когда 
он подходил к веревке колокола, кто-нибудь давал ему 
эту веревку, он звонил в колокол, и кртан вокруг него 
становился все более и более экстатичным. Преданные 
взмывали в воздух, и некоторые из них даже не опу-
скались вниз — они просто оставались там, наверху! 
Прабхупде нравилось смотреть, как все преданные 
подпрыгивают. Прыгали не только дети — некоторым 
из этих преданных было по тридцать или сорок лет. 
Прабхупде особенно нравилось смотреть, как под-
прыгивает Брахмнанда Прабху, весивший около ста 
килограммов. После этого кртан выходил на улицу, 
а Прабхупда шел в свою комнату. Это была обычная 
утренняя программа.

Но в тот конкретный день, когда Прабхупда вышел 
из своей комнаты, казалось, что он был не похож на 
самого себя. Он поприветствовал Божеств, пошел к 
своей вйссане, и там была проведена гуру-пдж. Но 
после гуру-пджи он не запел. В тот день мы заметили, 
что рла Прабхупда выглядел не очень хорошо — он 
выглядел отрешенным. Вместо того, чтобы петь самому, 
он позвал одного из своих слуг для этого, но того пре-
данного там не оказалось. Затем он позвал по имени 
другого преданного, чтобы петь  — этого преданного 
тоже не было. Затем он назвал имя третьего преданного, 
чтобы он пел, но и этот преданный также отсутство-
вал. На самом деле все эти преданные присутствовали 



205

Прабхупда виджая

в Мйпуре, но их просто не было в храме. После того, 
как он попросил трех преданных спеть, Прабхупда 
ничего не сказал — он просто опустил голову и закрыл 
глаза. Казалось, ему стало немного грустно, что их нет. 
Затем один преданный наклонился вперед и спросил: 
«Прабхупда, мне спеть?» Прабхупда только кивнул 
головой и сказал: «Да, ты можешь петь». И этот пре-
данный спел джайа рдх-мдхава. Когда бхаджан 
закончился, рла Прабхупда поднялся и пошел в 
свою комнату. Не было ни лекции по «Бхгаватам», ни 
другого кртана.

Это был один из последних случаев, когда рла 
Прабхупда сидел на вйссане, чтобы дать лекцию или 
провести что-то формальное здесь, в Индии. До конца 
фестиваля он ни разу не спускался в храмовую ком-
нату. Он оставался в своей комнате все время, то есть 
еще около 10 дней или 2 недель.

После Гаура-Примы все преданные отправились 
в Дели, а затем во Вндван. Каждый год рла Праб-
хупда был душой фестиваля во Вндване — в этом не 
было сомнений. Все до одного съезжались со всего мира 
в основном для того, чтобы встретиться с ним — посе-
тить Вндван или Мйпур было второстепенным. 
Но в том году Прабхупда не поехал в Дели и не поехал 
во Вндван на фестиваль. Он послал сообщение 
всем преданным: «Вы должны приехать и провести 
фестиваль». Это было очень грустно для всех, и к тому 
времени стало известно, что здоровье рлы Праб-
хупды не в порядке, и ему лучше отдохнуть. Итак, все 
отправились во Вндван, фестиваль завершился, и 
все преданные вернулись в свои храмы по всему миру. 
Это было печально для преданных. Для многих из них 
фестиваль в Мйпуре стал последним разом, когда 
они видели Прабхупду.



206

Антья-лл рлы Прабхупды

В мае, в жаркое время года, рла Прабхупда 
решил отправиться в Ришикеш с группой преданных. 
Он остановился там на несколько недель в гостевом 
доме пожизненного члена. В жаркий сезон в Риши-
кеше ночью прохладно, а днем — ​​тепло. Прабхупда 
оставался там несколько недель и был в очень хоро-
шем настроении. Временами он сидел на стуле на 
кухне и давал уроки кулинарии. Он также научил 
преданных особой технике получения питьевой 
воды из Гаги. Нужно взять горшок, перевернуть его 
вверх дном, чтобы внутри остался воздух, затем ныр-
нуть в Гагу, опуститься примерно на три метра и 
перевернуть горшок —  тогда он наполнится чистой 
водой, находящейся глубоко в Гаге. Прабхупда 
велел Тамле-Кше Махрджу и другим преданным 
нырять в Гагу, чтобы набрать чистой воды, и если в 
ней попадались песчинки или что-то еще, он говорил: 
«Нет, нет, нет — сделайте это еще раз!» Таким образом 
он непринужденно проводил время с этими предан-
ными, обучая их.

Но все это время он был очень слаб и оставался отре-
шенным — он не был самим собой. Затем он вернулся во 
Вндван, а оттуда решил отправиться в Англию. Праб-
хупда думал: «Проповедь — это жизнь. Просто сидеть 
здесь и чувствовать себя подобным образом… поеду-ка 
я проповедовать». В тот день, когда он улетал в Англию, 
я отправился в аэропорт с двадцатью или тридцатью 
преданными посреди ночи, и мы посадили рлу 
Прабхупду на самолет, а с ним полетели четыре или 
пять преданных.

Он оставался в Англии на Джанмшами и на своей 
вйса-пдже. По-моему, он спускался на нижний этаж 
только один раз. Он сел на вйссану для гуру-пджи 
и сразу поднялся в свою комнату. Он не давал ника-



207

Прабхупда виджая

ких лекций, но все это время по-прежнему старался 
заниматься переводческой работой, используя свой 
диктофон. С помощью преданных он переводил «р-
мад-Бхгаватам». Прабхупда  работал над Десятой 
песней и делал это, когда у него были силы. Это было в 
августе 1977 года. Конечно, у преданных в США, Канаде 
и других странах была надежда, что рла Прабхупда 
тоже приедет туда, но он этого не сделал.

В Англии был случай, когда у него возникли 
какие-то физиологические осложнения, и преданные 
увезли его в больницу на машине скорой помощи — ему 
это не понравилось… ему это совершенно не понра-
вилось! Выйдя из больницы, он сказал преданным: 
«Немедленно отвезите меня обратно в Индию! Я не 
хочу умирать в этих больницах!» Он ненавидел эти 
места. Его беспокоило то, что забота преданных будет 
просто внешней — они срочно повезут его в больницу, 
и его жизнь может закончиться там. Он не хотел закан-
чивать свою жизнь в больнице. Он был непреклонен 
в этом, поэтому преданные увезли его обратно во 
Вндван.

В то время я был там, когда мы получили сообще-
ние: «Прабхупда возвращается во Вндван». Мне 
посчастливилось обустраивать комнату Прабхупды. 
Было где-то начало сентября, когда он приехал. Все пре-
данные были на улице и проводили кртан, и поэтому, 
когда Прабхупда снаружи подошел к своей комнате, 
я открыл двери изнутри и был очень удивлен. Я не 
просто был удивлен — я был в шоке! Прабхупда очень 
сильно похудел. Со времени фестиваля в Мйпуре он 
каждый день съедал только несколько маленьких при-
горшней прасда, поэтому стал очень худым. Для всех 
преданных во Вндване было большим потрясением 
видеть его таким.



208

Антья-лл рлы Прабхупды

Каждое утро все мальчики из гурукулы выстраива-
лись снаружи, рядом с комнатой Прабхупды и пели 
Брахма-сахиту, а иногда и «икшшакам». Обычно 
мы усаживали Прабхупду в модифицированное крес-
ло-качалку — мы взяли кресло-качалку и приделали 
к нему ручки, чтобы его могли нести четыре чело-
века. Прабхупда садился в это кресло, и мы несли его 
в храм Кшы-Балармы. В то время во внутреннем 
дворе росло дерево тамла, и Прабхупда сидел под 
этим деревом в течение часа или около того, просто 
поглощенный созерцанием красоты Кшы-Балармы, 
Рдхи-Шймасундары и Гауры-Нитя. Он сидел и смо-
трел на Божества, а преданные рассаживались рядом 
и проводили кртан. Прабхупда просто пристально 
смотрел на Божества и иногда даже не шевелился. 

Примерно в июне того же года я был проездом в Лон-
доне и отправился за покупками в универмаг Харрэдс, 
который когда-то был магазином самых эксклюзив-
ных товаров в мире. Я намеревался купить Прабхупде 
новую пару обуви. Я всегда имел обыкновение думать 
так: «Если я куплю ему новый чаддар, я могу полу-
чить его старый чаддар. Если я куплю ему новую пару 
туфель, я, может быть, смогу получить его старые 
туфли». Поэтому я ходил и искал, но не смог найти тот 
тип домашней обуви, который носил Прабхупда — эта 
обувь была не по сезону, потому что было лето, а про-
давали ее только зимой. Все, что я нашел, была обувь 
такого типа, которая не была домашней обувью — у нее 
было всего два ремешка, и нога проходила вовнутрь. 
Это был не тот тип обуви, который носил Прабхупда, 
но так или иначе меня потянуло купить эти туфли. Что 
бы там ни было, я привез их в Индию и отдал секретарю 
Прабхупды. Я очень стеснялся, потому что знал, что 
это не та обувь, которую бы обычно носил Прабхупда. 



209

Прабхупда виджая

Однако в то время у Прабхупды опухли ноги, и во 
Вндване невозможно было купить обувь, которая 
подошла бы по размеру для его ног. Секретарь и слуга 
Прабхупды сокрушались: «Что же мы будем делать? 
Для Прабхупды нет обуви!» Внезапно появился я с 
этой коробкой и сказал: «Я в Англии купил кое-какую 
обувь для Прабхупды». Они открыли ее и сказали: «О, 
как раз то, что нам нужно — именно то!» Я также по 
ошибке приобрел не тот размер — они были слишком 
велики, но, поскольку стопы Прабхупды распухли, 
туфли подошли идеально. Прабхупда носил эту обувь 
каждый день. На самом деле они стали последними 
туфлями, которые он когда-либо носил. Они теперь 
находятся там, в его комнате во Вндване, в сте-
клянном ящике. Это было мне во благо — мне удалось 
предложить такое служение рле Прабхупде.

Потом ситуация стала совсем серьезной — улучше-
ний больше не было. Прабхупда, казалось, удалялся 
день за днем. Он постоянно говорил о том, что поки-
нет этот мир и отправится к Кше, и, конечно же, это 
очень беспокоило преданных.

Стало известно, что определенные вещи могли бы 
удержать его в этом мире — Святое Имя Кшы, хоро-
шие отчеты о сакртане и другие подобные темы. 
Поэтому в какой-то момент я запрыгнул в грузовик и 
поехал в Гималаи, на сакртану, и отправил Праб-
хупде несколько фотографий. Всякий раз, когда кто-то 
присылал отчет о проповеди, секретарь читал его 
Прабхупде. Слушая, Прабхупда оживлялся, но почти 
немедленно опять приходил в отрешенное состояние. 
Это превратилось в постоянную битву — поддерживать 
интерес Прабхупды к жизни в этом мире. В то время 
мы все были зелеными неофитами — мы и теперь еще 
неофиты, но тогда мы были зелеными неофитами 



210

Антья-лл рлы Прабхупды

и были не в состоянии понять то, что мы называем 
«играми ухода» рлы Прабхупды. Никто не мог пра-
вильно понять настроение Прабхупды, и у всех были 
двоякие ощущения по поводу того, что следует делать. 
В то время эта неопределенность заставляла нас всех 
всё более и более привязываться к рле Прабхупде, 
и, естественно, дошло до того, что преданные были 
готовы попробовать что угодно.

Прабхупда не принимал аллопатических [1] 
лекарств; он не принимал ничего из современной меди-
цины, хотя в молодости и был аптекарем. Как только 
он стал саннйси, он никогда даже не прикасался ни 
к чему из этого. Он принимал только аюрведические 
лекарства. Однажды вечером рла Прабхупда упо-
мянул, что ему приснился аюрведический врач с 
большой р-вайшавской тилакой, который дал ему 
какое-то лекарство. Преданные немедленно оставили 
Вндван и за несколько дней обыскали всю Южную 
Индию, нанося визиты каждому аюрведическому 
врачу, которого смогли найти, пока не нашли одного 
с тилакой. Они схватили этого человека, отправили 
его самолетом в Дели и привезли во Вндван. Несмо-
тря на это, состояние рлы Прабхупды оставалось 
прежним.

Преданные волновались все больше и больше. В 
какой-то момент начался 24-часовой кртан в более 
чем сотне храмах Прабхупды по всему миру. Это 
продолжалось месяцами и месяцами без остановки. 
Кртан в комнате Прабхупды был очень спокой-
ным, с одной маленькой парой каратл и тремя или 
четырьмя преданными, которые пели или читали 
«рмад- Бхгаватам». Когда чтение прекращалось, 

1  Лекарства современной медицины - прим. переводчика.



211

Прабхупда виджая

кртан начинался снова. Около 10:30 или 11 часов 
вечера в комнате Прабхупды все затихало, а в храме 
всю ночь продолжался кртан. Несколько преданных 
сидели с Прабхупдой всю ночь, и если ему что-то 
было нужно, они заботились об этом. Опять же, мне 
очень повезло — у меня была возможность провести 
там несколько ночей, заботясь о Прабхупде с 11 часов 
вечера до 4 часов утра. Обычно в то время он ничего 
не говорил, но если ему что-то было нужно, мы были 
рядом, чтобы ему служить.

Раньше рле Прабхупде делали массаж каждый 
день, но в то время во Вндване он был таким худым, 
что преданные боялись делать ему массаж, опаса-
ясь, что это может причинить ему боль. Однако была 
мысль, что если профессиональный массажист сделает 
ему хороший массаж, то его мучения могли бы немного 
облегчиться. Я говорю «мучения», но рла Праб-
хупда снова и снова повторял: «Я не мучаюсь». Один 
из врачей, который его осматривал, сказал: «Судя по 
его физиологическому состоянию, если бы Прабхупда 
был обычным человеком, он бы плакал от боли». Но 
Прабхупда говорил: «У меня ничего не болит».

Однажды преданные привели человека из Вндвана, 
который был известен как хороший массажист. Они 
пригласили его в комнату Прабхупды, но когда он 
подошел к постели, Прабхупда медленно махнул 
рукой, что означало: «Уведите его!» Прабхупда иногда 
так делал. Если в его комнату попадал какой-нибудь 
вызывающий раздражение гость, Прабхупда один раз 
взмахивал рукой, и кто-нибудь выводил его. То есть, 
когда этот массажист был готов начать делать массаж 
Прабхупде, он вот так махнул рукой. Преданные веж-
ливо сказали этому человеку: «Сэр, обстоятельства 
изменились. Массажа не будет!»



212

Антья-лл рлы Прабхупды

Потом они спросили Прабхупду: «Что было не так?»

Прабхупда ответил: «Его ногти были отвратительно 
грязными!»

Затем преданные отправились искать другого чело-
века, который мог бы сделать Прабхупде массаж. 
И на следующий день привели еще одного врад-
жа-вс — ему дали новую курту, новое дхот, он был 
чисто выбрит, и, возможно, преданные также вычи-
стили его ногти — он сиял с головы до ног. Он вышел 
вперед, и тогда Прабхупда посмотрел, кивнул и дал 
добро. И этот человек сделал массаж Прабхупде, но все 
подобные события были абсолютно внешними. У Праб-
хупды не было никаких болезней. «Болезнью» рлы 
Прабхупды была випраламбха — разлука с Кшой.

Много лет спустя я прочитал жизнеописание Гадд-
хары Паита. После того, как Чайтанья Махпрабху 
покинул этот мир, Гаддхара Паит оставался здесь 
еще несколько лет, и его переполняло чувство разлуки, 
и постепенно он сам тоже оставил этот мир. Описание  
ухода Гаддхары Паита, которое я читал, почти пол-
ностью соответствует тем симптомам, что мы видели 
проявляющимися у рлы Прабхупды.

рла Прабхупда не принимал никаких современ-
ных лекарств, но время от времени к нему приходили 
врачи, чтобы поставить ему диагноз, однако они не 
могли сказать, что у него за болезнь. Объяснений не 
было. Конечно, они могли указать, что у него было 
низкое кровяное давление и т. д., но они не могли 
определить причину. Настоящей причиной было его 
чувство разлуки с Кшой, и это вызвало его отстране-
ние от этого мира.

В один прекрасный день родился еще один план. 
Преданные сказали: «Прабхупда, может быть, нам сле-
дует привести астролога?»



213

Прабхупда виджая

Прабхупда ответил: «О да, давайте развлечемся! 
Пригласите астролога».

Итак, преданные пошли и наняли лучшего астро-
лога во всем Дели, которого звали Пандит Оджас. 
Пришел астролог с бумажкой и записал время рожде-
ния Прабхупды, посмотрел на его руку и т. д. — затем 
он покинул комнату и сделал расчеты. Вернувшись, он 
сказал: «Прабхупде нужен сапфир!»

Эти астрологи всегда прописывают какие-нибудь 
драгоценные камни, и обычно их брат или двоюрод-
ный брат — ювелир! Итак, Пандит Оджас посоветовал, 
что Прабхупде необходим сапфир, и уже на следую-
щий день один преданный прилетел из Гонконга с 
большим синим сапфиром, который он купил за 12 000 
американских долларов. Преданные вставили этот 
сапфир в золотое кольцо, и Прабхупда так и носил это 
кольцо, когда его поместили в самдхи.

После этого всё стало еще хуже — Прабхупда начал 
раздавать свои личные вещи — часы, зеркало для 
нанесения тилаки и т. д. Он стал вызывать некоторых 
преданных, которые были с ним с тех пор, как он впер-
вые приехал в Америку, и отдавать вещи, которыми он 
лично пользовался. Естественно, это вызывало двоя-
кие чувства. Преданные были счастливы получить его 
подарки, но в то же время им было очень грустно.

В какой-то момент рла Прабхупда попросил 
Джи-Би-Си провести собрание, чтобы решить, должен 
ли он остаться или уйти. Я даже не знаю… Я вспоминаю 
всё это и думаю, что Прабхупда просто играл с нами, 
как ребенок, подкидывающий мячик, — он просто под-
кидывал наши сердца и заставлял нас привязываться 
к нему всё больше. В это время кто-то спросил: «Праб-
хупда, а чего хочет Кша?»



214

Антья-лл рлы Прабхупды

Прабхупда ответил: «Я должен спросить у Него». 
Потом он прикрыл глаза примерно на полчаса, хотя 
нам это показалось вечностью. Он был тих, лежал в 
своей постели, не говоря ни слова. Затем, через некото-
рое время, он открыл глаза и сказал: «Да, Кша сказал, 
что я могу остаться и продолжать делать свои глупо-
сти еще некоторое время». Прабхупда имел в виду 
свою проповедническую деятельность — он назвал ее 
«мои глупости». Тогда все закричали: «Джая!» Все были 
очень счастливы.

Что важно для Кшы? Чего бы не пожелал Кша, 
Он может заставить случиться, просто щелкнув паль-
цами. Если Он захочет, Он может заставить всех в мире 
подняться и петь: «Харибол! Харибол!» Но Он позволяет 
нам делать это от Его имени. Он позволяет нам побу-
ждать людей подниматься и петь Харе Кша.

Таких случаев было много — некоторые из них воз-
вращали жизнь преданным, а некоторые, казалось, на 
какое-то время возвращали жизнь Прабхупде. Но по 
нарастающей, начиная непосредственно перед фести-
валем в Мйпуре и заканчивая 14 ноября 1977 года, это 
были игры его ухода.

В то время многие из духовных братьев рлы Праб-
хупды приходили его навестить, особенно рла 
Кша Дс Ббдж Махрдж, который приходил, 
беседовал с Прабхупдой и пел для него. Обычно мы 
все сидели на полу вокруг кровати Прабхупды, а если 
кто-то был занят особым служением Прабхупде, он 
мог опереться на его кровать. Но приходил Ббдж 
Махрдж, запрыгивал на кровать Прабхупды и 
садился, скрестив ноги, со словами: «Харибол!»

Ббдж Махрдж был парамахасой. Однажды, 
когда он пришел, Прабхупда издавал странные 



215

Прабхупда виджая

звуки, и преданные очень волновались. Они пыта-
лись спрашивать Прабхупду: «Вам что-то нужно? Вам 
нужна вода?» Но он просто издавал те звуки. Ббдж 
Махрдж сказал: «Нет, нет. Видите ли, он только что 
проник на Голоку-Вндвану. С этой стороны вы просто 
слышите шум, а с той стороны он обнимает Кшу». 
Это было выше нашего понимания — возможно, это до 
сих пор так, но это было совершенно исключительным.

Несколько дней пред своим уходом рла 
Прабху-пда ничего не ел, и преданные очень 
забеспокоились, поэтому они позвали кавирджа 
(аюрведического врача). Вечером Прабхупда много 
часов молчал, и, пощупав его пульс, кавирджа сказал 
преданным, что это, может быть, последний день Праб-
хупды. Когда эта новость распространилась, начался 
почти хаос. Срок действия моей индийской визы 
только что истек, поэтому мне пришлось вернуться в 
Соединенные Штаты примерно за две недели до ухода 
рлы Прабхупды.

В тот вечер все пришли навестить рлу Праб-
хупду, даже те, кого обычно никогда не пускали в 
его комнату. Должно быть, в комнате было от пятиде-
сяти до ста человек. Она была настолько переполнена, 
что некоторые люди опирались на окна снаружи. 
Долгое время шел кртан. Я не знаю, как долго про-
должался кртан, но в какой-то момент это был уже 
даже не кртан — должно быть, 10 или 20 преданных 
вели его. Все пели. Кто-то пел «Харе Кша», кто-то 
пел «Харе Рма» — кртан только что растворился в 
сотне человек, плачущих и воспевающих Харе Кша. 
Все обступили кровать Прабхупды, и он ничего не 
говорил много часов, как вдруг просто сказал: «Харе 
Кша!»



216

Антья-лл рлы Прабхупды

Мы все должны оставить этот мир, и Прабхупда 
был решительно настроен показать, что наше прибе-
жище не в современной науке или какой-либо другой 
форме материального вымысла — наше единственное 
прибежище — это лотосные стопы Кшы, Святое Имя 
Кшы и общество вайшавов. Это — единственное 
прибежище, которое мы должны искать. Он говорил, 
что, когда ты молод и болен, ты должен составить план 
для выздоровления, а когда состаришься, ты должен 
составить план для ухода. Это был его совет. В связи 
с этим рла Прабхупда иногда пел молитвы царя 
Кулаекхары:

кша твадйа-пада-пакаджа-паджарнтам
адйаива ме виату мнаса-рджа-хаса

пра-прайа-самайе капха-вта-питтаи
кахвародхана-видхау смараа кутас те

О Кша, пусть в тот момент лебедь моего ума 
оплетет стебли Твоих лотосоподобных стоп. В 
момент смерти как же я вспомню Тебя, когда мое 
горло забито слизью, желчью и воздухом? («Мукун-
да-мл-стотра», 33).

В двух разных случаях Прабхупда дал ббдж-
веу двум молодым ученикам, которые думали, что 
у них неизлечимая болезнь и они вот-вот умрут. Он 
велел им отправиться во Вндван и воспевать Харе 
Кша. Однако позже они вылечились, оставили веу, 
перестали воспевать Харе Кша и вернулись в матери-
альный мир. Кто-то может сказать мне: «Но Вы-то дали 
ббдж-веу здоровому преданному пятидесяти лет, 
а Прабхупда давал ббдж-веу только тем людям, 
которых считал умирающими».

Да, те юноши думали, что они умирают, но после 
пятидесяти лет вы не должны думать, что умираете, 



вы должны знать, что вы умираете! После пятиде-
сяти — это то, что вас ждет. Это — конец. Вы перешли 
черту. Дальше только вниз, по наклонной. Прожить 
еще пятьдесят лет — большая редкость. Только один 
человек из миллиона может дожить до ста.

Вероятно, со времен Бхшмадевы не было такого 
ухода вайшава, как у рлы Прабхупды. Во время 
ухода рлы рдхара Махрджа присутствовало 
всего несколько преданных. Он покинул этот мир 
очень тихо. рла Бхакти Прамода Пур Махрдж 
также очень тихо ранним утром покинул этот мир. Тем 
не менее, так или иначе, Кша избрал рлу Праб-
хупду посланником, маяком, светочем — не только 
для своих учеников, но и для всего мира. На протяже-
нии всех игр своего ухода рла Прабхупда повторял: 
«Я учу вас, как покидать этот мир».

(Из лекции на день ухода рлы Прабхупды в Говин-
дадж Гарденс, Индия, 8 ноября 2002 г.).





ПРИЛОЖЕНИЯ





221

(Следующая лекция была прочитана рлой Праб-
хупдой на церемонии саннйса-инициации в Мйпуре 
на Гаура-Приму, 16 марта 1976 года. В этот день 
Свами Б. Г. Нарасигха Махрдж принял посвяще-
ние в отреченный уклад жизни от Его Божественной 
Милости.)

И так, этот очистительный процесс… согласно 
ведической системе, есть очистительный 
процесс. Джанман джйате дра — «По 

рождению каждый рожден дрой». дра означает 
«не имеющий никакого знания и просто преполнен-
ный скорбью» — сочати. Итак, ведический процесс 
состоит в том, чтобы из низшего положения приве-
сти человеческое общество к высшему, важнейшему 
положению. Как правило, это... первое, высшее поло-
жение — стать брхмаом в обществе.

чатур-варйа мй сша гуа-карма-вибхгаа

Я создал четыре общественных класса, которые 
определяются влиянием принципов материаль-
ной природы и их одновременной деятельностью 
(«Гт», 4.13).

Приложение 1

«СТАНЬ ГУРУ !»



222

Приложение: «Стань гуру!»

Существуют четыре подразделения социальной 
системы в зависимости от качеств и работы. Это 
является совершенно естественным в этом мире. 
Всех принимают по качествам и работе. Если у вас 
есть квалификация хорошего юриста и если вы 
очень хорошо вели свою деятельность, то вас изби-
рают судьей Верховного суда. Судья Верховного суда 
избирается из судебных юристов. Его не назначают 
извне. Судье, который очень хорошо ведет свою юри-
дическую деятельность, правительство предлагает 
должность: «Ты станешь судьей Верховного суда». 
Так что качества и работа ценятся везде и при любых 
обстоятельствах. Поэтому «Бхагавад-гт» рекомен-
дует — Кша, Всевышняя Личность Бога, Сам лично 
говорит,  — чатур-варйа мй сша гуа-карма-
вибхгаа. Так что этот процесс применим во все 
времена. И Нрада Муни, он также привел описа-
ние Йудхишхире Махрджу, пока они говорили о 
варраме. Так, Нрада Муни описал различные при-
знаки разных вар — брхмаов, кшатриев, вайьев, 
др. Затем, в заключение, он сказал:

йасйа хи йал лакшаа прокта пусоварбхивйаджакам
йадй анйатрпи дйета тат тенаива винирдиет

Если кто-то проявляет признаки брхмаа, кша-
трия, вайьи или дры, даже если он появился в 
другом классе, его следует признавать в соответ-
ствии с этими признаками (Бхаг., 7.11.35).

Он сказал: «Я уже объяснил различные признаки 
разных вар: брхмаы будут такими, кшатрии будут 
такими, вайьи будут такими, дры будут такими». 
Итак, он говорит: «Если обнаруживаются эти признаки, 
анйатра… предположим, человек не был рожден в 
семье брхмаа, он мог родиться в низшей семье, но 



223

Прабхупда виджая

он приобрел… если он приобрел качества брхмаа, 
его следует считать брхмаом». Таков процесс. Или, 
если кто-то родился в семье брхмаа, но не приобрел 
этих качеств и не выполняет работу брхмаа, тогда 
его следует признать — либо кшатрием, вайьей или 
дрой. Стало быть, такова система. Поэтому Чайтанья 
Махпрабху тоже хотел ввести эту систему.

киб дра киб випра нйси кене найа
йеи кша-таттва-ветт сеи гуру хайа

Будь то дра, брхма или саннйс, если он явля-
ется знатоком в науке о Кше, то, тот, кто знает 
науку о Кше, может стать гуру (Ч.-ч., Мадхья-лл, 
8.128).

Он никогда не принимал того, что [судят] по рожде-
нию, нет. Если он брхма или дра, по касте или по 
рождению, киб дра киб випра нйси кене найа, 
гхастха он или саннйс, это не имеет значения. Он 
может стать гуру. Как? Йеи кша-таттва-ветт. 
Тот, кто знает принципы сознания Кшы, тот, кто 
понимает Кшу, может стать гуру. Итак, гуру — это 
пост, который дают саннйс, брхмаам. Не став брх-
маом, никто не может стать саннйс, а саннйс 
считается гуру как всех рамов, так и всех вар. Итак, 
проповедническая работа... нам нужно так много сан-
нйс. Люди во всем мире страдают из-за недостатка 
сознания Кшы. Мой Гуру Махрдж говорил, что 
недостатка ни в чем не существует. Это — ложная про-
паганда. Единственное, чего не достает — это сознания 
Кшы. В этом — трудность. На самом деле это — факт.

Возьмем какой-нибудь практический пример. Я 
путешествовал вокруг света много раз. Я видел Аме-
рику от деревни до деревни, Африку, Австралию. 



224

Приложение: «Стань гуру!»

Есть так много незанятой земли, что, если мы ее пра-
вильно используем, мы сможем производить столько 
пищевого зерна, что сможем прокормить в десять 
раз больше населения, чем сейчас. Это — факт. Мы не 
используем землю должным образом. И Кша дал 
нам формулу, аннд бхаванти бхтни: «Производите 
анну». Аннд бхаванти бхтни. Тогда животные и 
человек будут хорошо накормлены и будут счастливы. 
Если у кого-нибудь, будь то животное или человек, 
живот наполнен достаточным количеством пищи, он 
никогда не будет неудовлетворен. Такова природа. Так 
что, к сожалению, мы не следуем наставлениям «Бха-
гавад-гты». Если мы будем следовать [описанной там] 
полной общественной системе, политической системе, 
экономической системе, весь мир станет очень, очень 
хорошим, и все будут жить очень мирно, и не будет ни 
борьбы, ни измов[1], ни раскола. Все будет в порядке. 
Такова цель сознания Кшы. Не думайте, что созна-
ние Кшы — это какая-то сентиментальность. Нет, оно 
практично.

Вот как в Америке, они производят огромное коли-
чество зерна. Иногда они выбрасывают его в море из-за 
перепроизводства. Почему избытки должны топиться 
в море? Их следует использовать. Столько людей голо-
дает. Но такова политическая ситуация, что все думают: 
«Это — моя страна. Это — мой дом. Это — моя земля». Это 
называется — мй. Аха мамети. Джанасйа мохо’йам 
аха мамети — у всех такое понимание: «Я — это тело, 
и всё, что принадлежит этому телу, принадлежит 
мне». Или: «Моя нация». От этой концепции следует 
отказаться. Таково сознание Кшы. всйам ида 
сарвам — всё принадлежит Верховному Господу. То же 
самое подтверждается и в «Бхагавад-гте»:

1  Коммунизма, капитализма и т.д. - прим переводчика.



225

Прабхупда виджая

бхоктра йаджа-тапас сарва-лока-махеварам
сухдам сарва-бхтн джтв м нтим ччхати

Человек обретает покой, зная, что Я — изначальный 
наслаждающийся всеми жертвоприношениями и 
аскезами, Верховный Повелитель всех планет, бла-
годетель и друг всех живых существ (Б.-г., 5.29).

нти ... все пытаются обрести умиротворе-
ние — умиротворение ума, умиротворение общества, 
умиротворение нации. Очень хорошо, но вы не знаете, 
как получить это умиротворение. А оно описано в 
каждом произведении ведической литературы. Поэ-
тому ведическое знание так важно.

нитйо нитйн четанас четаннм

Он — изначальный Вечный среди вечных, Высшее 
Сознание среди тех, кто обладает сознанием (Ка-
ха-упанишад, 2.2.13).

Всевышний Господь является лидером. Он 
тоже — живое существо, как и мы. Он — не мертвый 
камень. Вот так, Кша, когда Он приходит, Он живет, 
как мы, как человек. Подобно этому... нет, не подобно. 
Кша — такое же живое существо, как и мы. У него 
тоже есть две руки, две ноги, одна голова, как и у вас. Но 
в чем разница между вами и Им? Разница в эка, живое 
существо в единственном числе, видадхти кмн 
бахнм — Он поддерживает всех, а мы являемся под-
держиваемыми. В этом разница. Мы — живые существа 
во множественном числе, мы являемся поддерживае-
мыми, а Он, Всевышний Господь, является Всевышним 
Существом.

В словаре, в английском словаре, «Бог» означает Все-
вышнее Существо. Итак, Всевышнее Существо, и Он 



226

Приложение: «Стань гуру!»

также — живое существо. Он — не мертвый камень. 
Разница в том, что Он поддерживает, а мы являемся 
поддерживаемыми. Он — правитель; нами правят. 
Эту разницу мы должны понять. И Он — собственник; 
мы — слуги. Такова философия Чайтаньи Махпрабху. 
Это — факт.

джвера сварпа хайа нитйа кша дса

Изначальное положение джвы — быть вечным 
слугой Кшы (Ч.-ч., Мадхья-лл, 20.108 – 109).

Итак, это сознание, сознание Кшы, распространя-
ется по всему миру для умиротворения во всем мире, 
для умиротворения ума, для умиротворения общества. 
Так что отнеситесь к нему очень серьезно. Оно — очень 
авторитетно. Оно — не спекулятивная выдумка, 
оно — факт. И оно распространяется подобным образом. 
Теперь эти американские юноши и девушки, кото-
рые приехали, тратят здесь тысячи рупий... и они не 
делают различий, что «он — индиец, он — африканец, 
он — брхма, он — кшатрий». Почему? Потому что они 
приняли сознание Кшы.

Итак, это движение настолько важно, что каждый 
из любой части света должен принять участие в этом 
движении, и в мире воцарится мир. Это — миссия Чай-
таньи Махпрабху. Сегодня — день рождения Чайтаньи 
Махпрабху. На этой земле, на этом самом месте, где мы 
сейчас сидим, Он явился для этой миссии. И Он сказал, 
что:

бхрата-бхмите хаила манушйа-джанма йра
джанма сртхака кари пара-йпакра

Тот, кто родился человеком на земле Индии 
(Бхрата-варше), должен сделать свое рождение 
успешным, принося пользу другим (Ч.-ч., ди-лл, 
9.41).



227

Прабхупда виджая

Это — миссия Чайтаньи Махпрабху.

птхивте чхе йата нагарди грма
сарватра прачра хаибе мора нма

В каждом городе и деревне мира будут петь Мое 
Святое Имя («Чайтанья-бхгавата», Антья-кхаа, 
4.126).

И это выполняется. И люди со всех концов света 
откликаются. Есть очень, очень хорошие возможно-
сти для распространения этого движения сознания 
Кшы, и научные круги, важные люди во всех частях 
общества и мира, они высоко оценивают эту миссию. 
Бхрата-бхмите манушйа... таково было желание 
Чайтаньи Махпрабху, чтобы особенно те, кто родился 
в Индии, и главным образом в Бенгалии, потому что 
Чайтанья Махпрабху явился на земле Бенгалии, поэ-
тому их долг — распространять это движение сознания 
Кшы. Но, к сожалению, они не в первых рядах.

В любом случае, неважно, бенгалец ты, индус или 
мусульманин — любой, кто знаком с наукой о Кше, 
может распространять это движение сознания Кшы. 
И есть большая потребность, великая необходимость. 
А проповедническая деятельность предназначена для 
саннйс. Итак, у нас есть несколько саннйс, которые 
выполняют свои обязанности очень хорошо, поэтому 
сегодня мы увеличим число саннйс, чтобы распро-
странять сознание Кшы по всему миру. И те, кто 
собирается принять саннйсу, должны помнить, какая 
ответственность на них лежит. Так что живите как 
очень строгие саннйс. Чайтанья Махпрабху принял 
саннйсу в возрасте двадцати четырех лет. Так что это 
не так, что в старости нужно принимать саннйсу. 
Этого нет в стре. Из брахмачр-рама человек 
может перейти в гхастха-рам, внапрастха-рам 



228

Приложение: «Стань гуру!»

или саннйса-рам, как он посчитает нужным. Нет 
таких правил и предписаний, что только пожилой 
человек, у которого не осталось энергии, принимает 
саннйсу. Нет. Скорее молодые люди...

Так же, как это сделал лично Чайтанья Махпрабху. 
Ему было двадцать четыре года. У него была красивая 
жена, молодая жена, шестнадцатилетняя, дома, очень, 
очень любящая мать, и Его положение было чрезвы-
чайно высоко. Не как брхма, а просто как молодой 
человек, Он мог собрать сотни тысяч людей только по 
Своему приказу, чтобы создать движение гражданского 
неповиновения против Кази в этой местности. Так что 
движение гражданского неповиновения было начато 
Чайтаньей Махпрабху ради справедливого дела. Итак, 
есть столько много фактов. Я особенно призываю уро-
женцев этой местности принять участие в движении 
Чайтаньи Махпрабху на благо всего мира. И мы пыта-
емся построить здесь очень красивый храм. Пусть они 
помогут. Неважно, индус ты или мусульманин — Чай-
танья Махпрабху для всех. Чайтанья Махпрабху 
принял Харидса хкура как Своего главного ученика. 
Харидс хкур родился в мусульманской семье, и его 
миссия состояла в том, чтобы познакомить людей с 
повторением мантры Харе Кша.

харер нма харер нма харер нма эва кевалам
калау нстй эва нстй эва нстй эва гатир анйатх

В век Кали единственным средством достижения 
освобождения является воспевание Святого Имени 
Господа Хари. Нет другого пути. Нет другого пути. 
Нет другого пути («Бхан-Нрадйа Пура»).

И Он сделал Харидса хкура нмчрьей — ч-
рьей для приобщения к Харе Кша мантре, и Харидс 



хкур воспевал ежедневно три лакха[2], под счет. 
Что означает весь день и всю ночь. Такое прекрасное 
движение, каждый должен принять в нем участие и 
посвятить себя миссии р Чайтаньи Махпрабху. 
И это совсем не сложно. Это очень просто. Чайтанья 
Махпрабху сказал:

мра джайа гура хаа тра эи деа
йре декха тре каха ‘кша’-упадеа

Кого бы ты ни встретил, рассказывай им о настав-
лениях р Кшы. По Моему приказу стань гуру и 
освободи эту землю (Ч.-ч., Мадхья-лл, 7.128).

Где угодно, будь ты в этой местности или в той мест-
ности, это не важно. Либо ты дома, либо вне дома, это не 
имеет значения. Стань гуру. Каждый. «Как же мне стать 
гуру? У меня нет квалификации». Чайтанья Махпрабху 
сказал: «От тебя не требуется никакой квалифика-
ции. Тебе просто требуется иметь одно качество — ты 
должен повторять наставления «Бхагавад-гты». Вот и 
всё." Йре декха тре каха ‘кша’-упадеа. Вот и всё. 
Ты станешь гуру. Не искажай кша-упадеу, как него-
дяй или глупец. Представляй «Бхагавад-гту» как она 
есть. Тогда ты станешь гуру. Вы можете стать гуру для 
своей семьи. Вы можете стать гуру в своем сообществе, 
в своей нации, где бы вы ни находились. И если это воз-
можно, выходите на улицу и проповедуйте эту миссию 
«Бхагавад-гты». Именно поэтому название нашего 
движения — сознание Кшы. Все, что говорит Кша, 
вы принимаете и проповедуете. И вы становитесь гуру!

Большое спасибо!

2  Один лакх равен 100 000 – прим. переводчика





231

(следующее песнопение на бенгальском языке поется 
во славу рлы Прабхупды каждое утро в раме 
Говиндаджи Гарденз в Южной Индии)

(1)
джая джая прабхупдер рати сундара

р бхактиведнта свм чрйа-бхскара

Вся слава, вся слава прекрасной церемонии рати 
рлы А.Ч. Бхактиведнты Свами Прабхупды, 
который подобен сияющему солнцу среди чрьев 
вселенной.

(2)
нйавда мйвда карий кхаана

гаургера према-дхарма карил стхпана

Уничтожая зло пустых и безличных концепций, 
рла Прабхупда чудесным образом утвердил 
религию Божественной Любви Господа Гаурги.

(3)
сарватра-птхивте хари-нма прачриле
р чаитанйа-девер вни су-сатйа кариле

Приложение 2

РАТИ РЛЫ ПРАБХУПДЫ



232

Приложение: рла Прабхупда рати

рла Прабхупда выполнил наставления р 
Чайтаньи, победоносно проповедуя Святое Имя Кшы 
по всему миру.

(4)
кша-прешха, бхакти-решха, нитйнандвее

патта-дурджана према-саубхгйа праке

рла Прабхупда очень дорог Кше, и он лучший 
из миллионов преданных. р Нитйнанда Прабху 
уполномочил его, и он проявляет любовь к Кше, 
чтобы спасать падшие души.

(5)
томра магала-рпа дивйа-бхврайа
р рдх-мдхава нме сад премамайа

Благоприятный облик рлы Прабхупды полон 
трансцендентных эмоций, когда он с любовью 
воспевает Божественные Имена р р Рдхики-
Мдхава-сундары (джая рдх-мдхава, джая 
куджа-вихр…).

(6)
бара нишх кари каила сарасват сев

тава махим вариве хена аче кев

рла Прабхупда служит своему духовному 
учителю, рле Бхактисиддхнте Сарасват хкуру, 
с великой решимостью. Как можно полностью описать 
безграничную славу рлы Прабхупды?



(7)
х х прабху кпмайа вайшава хкура

эи дсдхаме дай карахе прачура
О мой господин, о сострадательный вайшав-хкур! 
Пожалуйста, будь милостив к твоему падшему слуге.

(8)
джая джая прабхупдер йаа кртир джая

йхра махим гна вива мджхе хайа 

Вся слава, вся слава Его Божественной Милости рле 
А.Ч. Бхактиведнте Свами Прабхупде! Пусть же его 
слава будет воспета во всей вселенной! 





235

Приложение 3

(Следующие санскритские молитвы рле Праб-
хупде были составлены р Ананта-Рмой стри, 
индийским санскритологом, которого рла Праб-
хупда нанял для работы над «рмад-Бхгаватам» 
в 1976 году. рла Прабхупда так высоко ценил эти 
стихи, что просил преданных выучить их.)

(1)
кшаика-чета мада-моха-вина-крин

мад-дши-гочара прабхо прабхупда-свмн
дошбхивтти-паридшита-манда-буддхе
сачинтайми чараау тава бхакти-хето

О мой учитель, о рла Прабхупда, пусть ты всегда 
будешь объектом моего видения. Только Кша может 
устранить мою гордость и иллюзию. Я постоянно с 
преданностью мысленно созерцаю твои лотосные 
стопы, хотя мой разум притуплен и загрязнен 
недобрыми намерениями.

(2) 
вндване рамаа-рети-прасиддха-бхмау

татрпи кша-баларма-супда-мле
джна пара парама-кша-судхармтй уктам

днтас ту дева прабхупда намо намасте

РЛА ПРАБХУПДА-СТОТРА



236

Приложение: рла Прабхупда стотра

О рла Прабхупда, о повелитель чувств, я приношу 
тебе свои поклоны. В славной земле Вндвана, в 
Рамаа Рети, расположенной у лотосных стоп р 
р Кшы-Балармы, ты проповедуешь высшее 
знание р Кшы, источника высшей дхармы.

(3) 
намасте намасте кп-пра-дши
намасте намасте махнанда-дхтр
наммо намма пунар ракша ракша

прасиддха-прабхо пхи м дакша дакша

Я предлагаю свои поклоны тебе, чьи взгляды полны 
сострадания; я предлагаю свои поклоны тебе, кто 
дарует величайшее блаженство; я предлагаю тебе свои 
поклоны! Защити меня, защити меня снова и снова. О 
самый прославленный учитель, пожалуйста, защити 
меня снова и снова!

(4)
бхактисиддхнта-ишййа

бхактиведнта-нмине
прасаннйа прантйа

тасмаи р-гураве нама

Я предлагаю свои поклоны моему духовному учителю; 
он является учеником рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура, известен как Бхактиведнта Свами 
и всегда радостен и умиротворен.



(5)
р-вага-бхми-джана-бхшаа гаура-лл

гаурга-бхва парисраа-мтра-л
рдх-мдхава-пада-падма-мано-вилсин
нанда-ри прабхупда намо намас те

Игры р Гауры — сокровище тех, кто появился на 
земле Бенгалии. рла Прабхупда всегда глубоко 
погружен в мысли о настроении Махпрабху. Его 
ум наслаждается лотосными стопами р р 
Рдхи-Мдхавы. Я вновь и вновь склоняюсь перед 
рлой Прабхупдой, кто исполнен божественного 
блаженства. 





239

Свами Б. Г. Нарасигха

Свами Бхакти Гаурава Нарасигха родился в 1946 
году в США и рос в Калифорнии, Флориде и на Гавайях. 
В 1967 году Свами Нарасигха встретил Его Божествен-
ную Милость А.Ч. Бхактиведнту Свами Прабхупду 
и в 1970 году стал его непосредственным учеником. 
В 1976 году Свами Нарасигха принял отреченный 
уклад жизни, саннйсу, у Его Божественной Милости 
и много лет путешествовал по Индии. В период между 
1986 и 1999 годами Свами Нарасигха также проходил 
обучение у своих кш-гуру Свами Б.Р. рдхара 
Махрджа и Свами Б.П. Пур Махрджа.

В 1994 году Свами Нарасигха основал р Нара-
сигха Чайтанья рам (известный также как 
Говиндадж Гарденз) и Клия-мардана Кша рам 
в Южной Индии. В обоих этих центрах Свами Нара-
сигха в настоящее время обучает воспитанников, 
учеников и последователей методологии и философии 
бхакти-йоги.



240

Свами Нарасигха написал множество статей для 
таких духовных журналов, как «Боевой клич» (Clarion 
Call), «Гауя-веднта» (Gauḍīya Vedānta), «Философ-
ский камень Гауев» (Gauḍīya Touchstone) и «Беседы 
о Кше» (Kṛṣṇa Talk). Он также является автором 
нескольких книг, таких как «Вайшавская Индия», 
«Кумбха-мела», «Эволюция теизма», «Уполномоченная 
р Чайтанья-Срасвата-парампар», «Пркта-раса 
райа-чедин», «Значение саннйсы», «р Дмо-
дара-катх», «р Гйатр-мнтрртха-дпик , 
комментариев к «Пркта-раса ата-душин» Бхак-
тисиддхнты Сарасват хкура и комментариев к 
«Бхагавад-гте».

В дополнение к своему собственному литературному 
вкладу Свами Нарасигха отредактировал и опубли-
ковал книги А.Ч. Бхактиведнты Свами Прабхупды 
«В поисках высшей цели жизни», Свами Б.Р. рдхара 
«Слова хранителя преданности», «Следуй за ангелами», 
«Встречи с божественным», «Упадемрита», а также 
книгу «Прабхупда Сарасват хкур», описывающую 
жизнь и наставления Бхактисиддхнты Сарасват х-
кура с множеством редких фотографий.

Свами Нарасигха также явился источником вдохно-
вения для студии ДеваВижен Продакшенз (DevavVision 
Productions), создав такие документальные фильмы, 
как «Вселенский учитель», «Кумбха-мела», «Гандаки» 
и «Гималайское паломничество». ДеваВижен Продак-
шенз  также подготовила серию лекций Свами Б.Р. 
рдхара, таких, как «Гйатри», «Абсолютная Гармо-
ния», «Даран», «Удджвала-нламани», «Глупцы рвутся 
туда, куда ангелы боятся ступить», а также серию 
лекций «Искусство сдханы» Свами Б.П. Пур.



Свами Нарасигха проводит большую часть своего 
времени в Индии, а также в Мексике, где у него есть 
несколько рамов. Свами Нарасигха также посещает 
различные страны Европы, такие, как Чехия, Слова-
кия, Италия и Германия, где у него есть ученики[1].

Для получения дополнительной информации о книгах, 
статьях и лекциях Свами Нарасигхи, пожалуйста, посетите 
следующий веб-сайт:

plusvisioncentre.ca

1  О Вишупда Парамахаса Париврджакчрия Ашотта-
ра-ата р рмад Джагат-Гуру Свами Бхакти Гаурава Нараси-
гха Махрдж покинул этот мир в своем раме Говиндажи Гарденз 
в Южной Индии 2 января 2020 года. – прим. переводчика





«Бхагавад-гт: разъяснения Шри Кшы о совер-
шенстве йоги» — Свами Б. Г. Нарасигха [ISBN 
978-81-926601-9-6]

«Эволюция теизма» — Свами Б. Г. Нарасигха 

«Йога-вичар: размышления о системе йоги» — Свами 
Б.Г. Нарасигха

«Пркта-раса ата-душин — сто порицаний матери-
альной расы» — Бхактисиддхнта Сарасват Госвами 
Махрдж (с комментариями Свм Б.Г. Нарасигхи 
Махрджи) [ISBN 978-1-7389364-1-0]

Другие публикации трудов
Свами Нарасигхи на русском языке






