


УПОЛНОМОЧЕННАЯ
р Чайтанья-Сарасвата Парампар



ISBN 978-1-7389364-3-4



Вся слава р Гуру и Гаурге

УПОЛНОМОЧЕННАЯ
р Чайтанья-Сарасвата Парампар

Свами Б.Г. Нарасигха



ŚRĪ NARASIṄGHA PRESS

ŚRĪ NARASIṄGHA CHAITANYA MAHA

Эл.адрес: info@plusvisioncentre.ca

Вебсайт: plusvisioncentre.ca

 Автор и главный редактор английского текста:

Триданди Госвм р рмад 

Бхакти Гаурава Нарасигха Махрадж

Помощник редактора английского текста:

рпад Бхактибхавана Вишу Махрадж

Русский перевод: Датттрея дс, Млат Дев дси

Редакция русского перевода:

д.ф.н. Шелковников А.Ю.

ISBN: 978-1-7389364-3-4

Первое русское издание 2025 г.

© Авторские права принадлежат

Р НАРАСИГХА ПРЕСС

© Все права защищены.

Printed in India by Thomson Press India Ltd.







Содержание

Посвящение ������������������������������������������������������������������������������� ix

Предисловие ������������������������������������������������������������������������������ xi

Введение �����������������������������������������������������������������������������������  xv

Часть 1. Опровергая противоборствующую сторону

Глава 1. икш парампар ���������������������������������������������������������������� 1

Глава 2. Вечно освобождённый �������������������������������������������������������  25

Глава 3. стры: благотворное руководство �����������������������������������  47

Глава 4. Процесс посвящения ���������������������������������������������������������  73

Глава 5. Властелины мантра-дкши ������������������������������������������������  91

Часть 2. Практика чистого преданного служения

Глава 6. Суть проповеди �����������������������������������������������������������������  109

Глава 7. Расик или сахаджий? ���������������������������������������������������������  117

Глава 8. Сдхана-бхакти �����������������������������������������������������������������  131

Глава 9. Ргнуг-бхакти �����������������������������������������������������������������  145

Глава 10. Разъяснение сидха-дехи ����������������������������������������������������  153

Глава 11. Вайшава-апардха ����������������������������������������������������������  167

Глава 12. Рпануг-бхаджан �������������������������������������������������������������  183

Часть 3. Несколько слов для руководства к действию

Глава 13. Ллы и наставления ���������������������������������������������������������  195

Глава 14. Бхаджан — подлинный и мнимый ������������������������������������  215

Глава 15. Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить ������������  239

Глава 16. Заблуждение, божественность и преданный �������������������  257

Глава 17. Сердце и сияние ���������������������������������������������������������������  269

Указатель стихов ���������������������������������������������������������������������  277





ix

Посвящение

М ы со смирением посвящаем эту книгу самой 
почитаемой трансцендентной личности О 
Вишупде   Парамахасе   Париврджакчрье 

р рмад Бхактисиддхнте Сарасват хкуру 
Прабхупде, чьи прекрасные лотосные стопы лелеют мил-
лионы и миллионы самых чистых и обладающих высшей 
квалификацией преданных, кто является наиболее компе-
тентной персоной в проповеди рекомендованного для этой 
эпохи процесса преданного служения, кто блистатель-
но и естественным образом выделился как венценосный 
лидер в стане чрезвычайно продвинутых преданных, чей 
подобный львиному глас заставляет завистников дро-
жать и спешно ретироваться, чьи нежные лотосные стопы 
милостиво даруют высшее благо невинным, кто широко 
распространил славу святой обители р Гаурги, р 
Мйпур-дхмы, чья милосердная личностная природа 
посеяла семена лотоса святых стоп р Гаурахари в серд-
цах его достойных слуг, кто является вечным прибежищем 
преданных р Гаурги, кто посвятил себя служению 
своему духовному учителю рле Гаура Киоре дсу 
Бабджи Махрджу, который, в свою очередь, является 
заботливым слугой рлы Бхактивиноды хкура; чья 
невероятная преданность позволяет ему занимать про-
славленное положение в узком кругу рлы Рагхунтхи 
дса, рлы Сантаны и рлы Рпы Госвм, чьи счаст-
ливые и возвышенные философские концепции увенчали 



x

Посвящение

его и усадили рядом с той уважаемой личностью, рлой 
Джвой Госвм; который находится в дружеских отно-
шениях со р Кшадсом Кавирджей Госвм и р 
Нароттамой дсом, и дорог им также, как и их собственная 
жизнь, чей любящий характер более нежен к последовате-
лям Господа Гаурги, чем у отца, чья чистота привлекает 
даже великих управляющих полубогов и который являет-
ся хранителем высшего богатства жизни — чистой любви 
к р р Рдхе-Говинде.

Мы смиренно предлагаем наши самые почтитель-
ные поклоны очаровательному сиянию, которое исходит 
от блистающих лотосных кончиков пальцев ног рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура Прабхупды.



xi

Предисловие

В озможно, величайшая ирония заключается 
в том, что возвышенный процесс сознания 
Кшы, состоящий из глубочайшей и наибо-

лее основательной и целостной философии и требующий 
величайшего самопожертвования и отречения, то есть 
самоотверженности, снова угодил в ловушку заблуждений. 
И это несмотря на то, что всё уже много раз было ясно изло-
жено и тщательно истолковано Господом и Его чистыми 
представителями. Все практикующие охотно согласятся, 
что процесс безупречен, а цель определённа, но то, чтó 
представляет из себя «достижение» (прайоджана) и как 
к нему приблизиться (абхидхея), вызывает серьёзные разно-
гласия среди преданных. Весь процесс совершенен и чист, 
тщательно запечатлён в писаниях вайшавов и точно про-
возглашён чистыми посредниками Господа. Поэтому вина 
за эти разногласия полностью лежит на практикующих. 
Подобно тому, как объектив камеры фильтрует свет в соот-
ветствии со своими возможностями, мы видим, что в этот 
неспокойный век некоторые из начинающих преданных 
Господа стали «фильтровать» процесс бхакти и применять 
его в соответствии со своими желаниями и надобностя-
ми. Настоящая преданность — это жизнь в божественном 
рабстве, арагати, полном предании себя тому, что при-
знается высшей необходимостью. Чистая преданность, 
джна-кармдй-анвтам, требует отказа от прежних кон-
цепций и потребностей, сарва-дхармн-паритйаджйа, иначе 



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xii

мы повинны в карма-мир-бхакти (преданном служении, 
запятнанном корыстью). Так много различных мнений 
и нечистых подмен возникло из-за нашего неумения или 
неспособности строго придерживаться основной сути 
требований процесса! Мйвда возникает из-за нашего 
ложного эго, нашего нечистого желания господствовать 
надо всем в виде верховного наслаждающегося вместо 
того, чтобы предаться безупречному Господу. Сахаджийя 
возникает из-за нашего желания насладиться результатом 
прямо сейчас, не платя настоящую цену за чистоту, тем 
самым обесценивая весь процесс. Материализм, или дух 
наслаждения, должен быть принесён в жертву с помощью 
огня самопредания ради признания нашего фактического 
изначального положения вечных слуг Кшы.

Не имеет значения то, что могут придумать или 
возжелать в процессе спекулятивных домыслов наши пло-
довитые мозги, Абсолютная Истина остаётся неизменной, 
несмотря на наше падшее положение. Нашей величайшей 
необходимостью по-прежнему остаётся должным образом 
признать Абсолютную Истину и служить Ей в соответствии 
с Её желанием. В соответствии с интенсивностью нашего 
подчинения лишенной иллюзии и всеобъемлющей боже-
ственной концепции Высшей Абсолютной Истины, мы 
обосновываем для себя Её фактическое положение и наши 
отношения с Ней. «Бхагавад-гит» предупреждает нас, 
что плоды поклонения полубогам ограниченны и времен-
ны, однако многие идут по этому пути. Точно так же вкус 
сиюминутных чувственных наслаждений, то есть желание 
наслаждаться сознанием Кшы прямо здесь и сейчас, или 
то, что в настоящий момент мы должны сосредоточиться 
на своём собственном преуспевании в ущерб выполнению 



Предисловие

xii i

нашего служения, порабощает наш разум и уводит нас 
с истинного пути шуддха-бхакти.

Наслаждающимся является Кша, а не мы, но мы 
ставим себя на первое место, оправдывая это высшей 
целью, и этим «колем пустые орехи».

р-гаурнумата сварпа-видита рпграджендита
рпдйаи паривеита рагху-гааир-свдита севитам

джвдйаир абхиракшита ука-ива-брахмди-саммнита
р-рдх-пада-севанмтам ахо тад-дтум о бхавн

С позволения р Чайтаньи Махпрабху 
только р Сварпа Дмодара Госвм познал 
сокровенный смысл того, что было проявлено Его 
появлением — той божественной истины, которой 
поклонялся Сантана Госвм, старший брат р Рпы. 
Её собственноручно раздал всем преданным Рпа 
Госвм, её сладость вкусил и усилил Рагхунтха дс 
Госвм, бережно хранил, подкрепив её божественность 
доказательствами из писаний, р Джва Госвм. 
Перед её божественным вкусом на почтительном рас-
стоянии благоговеют и относятся к ней с величайшим 
почтением р укадева Госвм, Господь ива 
и Господь Брахм. Что же это за непостижимая амбро-
зия? О, Бхактивинода хкур, в этом мире ты в полной 
мере обладаешь способностью даровать нам этот нео-
быкновенный нектар![1]

«Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар» 
полностью сфокусирует нашу концепцию, приведя 
её в соответствие с желаниями Господа. Свм Б.Г. 
Нарасигха Махрдж проделал замечательную работу 
и оказал самое ценное служение, указав истинный путь 
преданности и ясно объяснив многие составляющие 

1  «рмад Бхактивинода-вираха даакам (молитва в разлуке со рлой 
Бхактивинодой хкуром)», составленная рлой Бхакти Ракшаком 
рдхаром Дев-Госвм Махрджем – прим. переводчика



фундаментального учения и практики. Настоящая 
ценность этой книги состоит в том, что обман сошедших 
с пути сектантов раскрывается так, как он есть, поэтому 
разумные и проницательные преданные смогут легче 
избежать ловушек и более ясно осознать абсолютно точную 
линию Гауя-вайшавизма, изложенную р Чайтаньей 
Махпрабху и привнесённую в современный мир рлой 
Бхактивинодой хкуром и рлой Бхактисиддхнтой 
Сарасват хкуром.

Большинство читателей этой книги являются практи-
кующими преданными, поэтому мы от души рекомендуем 
вам погрузиться в неё с головой и обдумать её содержание. 
Мы искренне надеемся, что это поможет всем нам идти по 
пути чистой преданности.

Свм Бхактибхвана Вишу



xv

Ф раза «р Чайтанья-Сарасвата парампар» 
подразумевает ученическую преемствен-
ность (парампару), которая передавалась со 

времён р Чайтаньи Махпрабху до времени рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура. Эта парампар 
представляет собой ученическую преемственность боже-
ственного знания (дивйа-джна), также известную как 
Брахм-Мадхва-Гауя-сампрадйя или Бхгавата-парампар.

«Брахм-Мадхва» указывает на наставников от 
Господа Брахмы до р Мадхвчрьи, которые несли 
парампару в древние времена. Использование терми-
на Бхгавата-парампар подразумевает наставническую 
линию принципов, содержащихся в «рмад-Бхгаватам». 
Сама Бхгавата-парампар возникла с началом этой Все-
ленной, когда р Кша поведал «рмад-Бхгаватам» 
в четырёх коротких стихах Господу Брахме. Затем 
Господь Брахм рассказал эти четыре основных стиха 
«рмад-Бхгаватам» своему ученику р Нраде Муни, 
который, в свою очередь, передал эти стихи р Ведавйсе, 
а он, в свою очередь, после зрелого осознания соста-
вил «рмад-Бхгаватам» в том виде (в двенадцати 
песнях), в каком мы его знаем сегодня. Учеником Вйсы 
был р Мадхвчрья. От Мадхвчрьи ученическая 
преемственность перешла к р Мдхавендре Пур, 
пятнадцатому наставнику в этой линии. Учеником 

Введение



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xvi

Мдхавендры Пур был р вара Пур, прославивший-
ся как духовный учитель р Чайтаньи Махпрабху.

Именно «рмад-Бхгаватам» и содержащие-
ся в нём принципы занимают наиболее видное место 
в Бхгавата-парампаре. Веды сравнивают с калпатару 
(древом желаний), а зрелым плодом этого древа является 
«рмад-Бхгаватам».

нигама-калпа-тарор галита пхала
ука-мукхд амта-драва-сайутам

пибата бхгавата расам лайам
мухур ахо расик бхуви бхвук

О опытные и здравомыслящие люди, наслаж-
дайтесь «рмад-Бхгаватам», зрелым плодом 
древа желаний ведических писаний. Он изошел 
из уст р укадевы Госвм, и поэтому стал 
ещё вкуснее, хотя его нектарный сок уже был при-
ятен всем, в том числе и освобождённым душам 
(«рмад-Бхгаватам», 1.1.3).

«рмад-Бхгаватам» содержит принципы, касающие-
ся Абсолютной Истины, разделённые на десять разделов.

атра сарго висарга ча
стхна пошаам тайа

манвантаренукатх
ниродха муктир райа

В «рмад-Бхгаватам» содержится десять разде-
лов утверждений, касающихся следующего: сотворения 
вселенной, вторичного творения, планетарных систем, 
покровительства Господа, движущей силы творе-
ния, смены Ману, науки о Боге, возвращения домой, 
к Богу, освобождения и summum bonum[1] (райа) 
(«рмад-Бхгаватам», 2.10.1).

1  summum bonum (лат.) — высшее благо – прим. переводчика



Предисловие

xvii

Summum bonum «рмад-Бхгаватам» находится 
в десятой песне, в которой описываются трансцендент-
ные игры р Кшы с гоп Враджа. Этот раздел — главная 
райа-таттва «Бхгаватам».

До прихода р Чайтаньи Махпрабху все десять 
принципов «рмад-Бхгаватам» уже были объяснены 
предыдущими чрьями, такими как р Мадхвчрья. 
Однако концепция этих чрьев заключалась в том, что 
райа-таттва — это Нрйаа. С момента появления 
«рмад-Бхгаватам» откровение о том, что р Кша и 
есть райа-таттва, оставалось скрытым от всех чрьев, 
ожидая, пока новый приход Кшы в образе р Чайтаньи 
Махпрабху не станет очевидным. Именно эту неопровер-
жимую истину, которая никогда прежде не была известна, 
и пришёл распространить р Чайтанья Махпрабху.

анарпита-чар чирт каруайватра калау
самарпаитум уннатоджджвала-рас сва-бхакти-рийам

хари пураа-сундара-дйути-кадамба-сандпита
сад хдайа-кандаре спхурату вах ач-нандана

Пусть тот Господь, который известен как сын 
рмат ачдеви, трансцендентным образом посе-
лится в самой глубине твоего сердца. Блистая сиянием 
расплавленного золота, Он спустился в век Кали по Сво-
ей беспричинной милости, чтобы даровать то, что 
ещё не было даровано ни одним другим воплощени-
ем, — самый возвышенный вкус преданного служения, 
вкус супружеской любви («Чайтанья Чаритмта», 
ди-лл, 1.4).

намо мах-ваднййа
кша-према-прадйа те

кшйа-кша-чайтанйа
нмне гаура-твише нама



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xvii i

Я в почтении склоняюсь перед р Гаургадевом, 
чей божественный цвет лица сияет золотым оттенком, 
и кто обладает качествами самого благодетельного 
воплощения, потому что Он распространяет то, что ни 
одно воплощение никогда не распространяло рань-
ше — чистую любовь к Кше (Кша-прему). Он — никто 
иной, как враджендра-нандана — Кша, известный 
в Кали-югу как р Кша Чайтанья Махпрабху 
(Рпа Госвм).

Кто-то может возразить, что чистая любовь к Кше, 
являющаяся смыслом «рмад-Бхгаватам», несомненно, 
в какой-то степени осознавалась предыдущими чрьями, 
но то, что эта любовь достигает своего наивысшего и наи-
более полного выражения в личности рмат Рдхр, 
очевидно было проявлено только через парампару после 
явления р Чайтаньи Махпрабху. Именно р Чайтанья 
Махпрабху и Его последователи, такие как р Рпа 
и Рагхунтха дс Госвм, провозгласили рмат 
Рдхр высшим прибежищем (райах) всех живых 
существ. Это и есть то «райах», о котором в конечном 
счёте и говорит «рмад-Бхгаватам». Эта концепция 
рмат Рдхр как высшей райа-таттвы была 
неизвестна ни одной вайшава-парампаре до явления 
р Чайтаньи Махпрабху, да и до сих пор такая концеп-
ция доступна только через Его истинную преемственность.

Основываясь на наставлениях «рмад-Бхгаватам», 
р Чайтанья Махпрабху начал движение сакртаны 
(воспевания святых имен Бога) как высшего блага для всего 
человечества, ибо благодаря такому воспеванию живые 
существа могут освободиться из тьмы материального 
невежества.

нма-сакртана йасйа
сарва-ппа-праанам



Предисловие

xix

прамо дукха-аманас
та намми хари парам

Святое Имя Кшы может избавить нас от всей 
нежелательной греховности, всех порочных качеств 
и всех страданий. Давайте все склонимся перед ним 
(«рмад-Бхгаватам», 12.13.23).

Так же р Чайтанья Махпрабху учил эзотерическим 
принципам «Шримад-Бхгаватам» (райа-таттве) Своих 
самых сокровенных преданных, тем самым позволяя им 
войти в трансцендентные игры Всевышнего Господа в спон-
танной любви к Богу.

От р Чайтаньи Махпрабху парампар шла через 
Сварпу Дмодару Госвм, Рпу Госвм, Сантану 
Госвм, Рагхунтху дса Госвм, Джву Госвм и 
Кшадса Кавирджу Госвм к Нароттаме дсу хкуру, 
к Вивантхе Чакраварт хкуру, к Джаганнтхе дсу 
Ббдж Махрджу, к рле Бхактивиноде хкуру 
и Гаура Киоре дсу Ббдж Махрджу, к рле 
Бхактисиддхнте Сарасват хкуру.

Однако после того как р Чайтанья Махпрабху 
исчез из вида этого бренного мира, тут же начали про-
являться многие парампары, имеющие отклонения 
(сахаджии). Сахаджии разными способами пытались моно-
полизировать сокровище дара божественной любви р 
Чайтаньи Махпрабху, тем самым вызывая сильное заме-
шательство в умах невинных людей. К концу XIX века 
линия божественности, установленная р Чайтаньей 
Махпрабху, почти исчезла из поля зрения. Положение 
было плачевным: негодяи и мошенники разрушили чистые 
принципы Бхгавата-парампары и вместо этого распростра-
няли самые низкие нормы греховного поведения во имя 
ргнуг-бхакти, чистой спонтанной любви к Богу.



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xx

В течение долгого времени сахаджии постоянно 
искажали принципы чистого преданного служения 
ложной практикой ргнуг-бхакти, и то, что отстаивал 
«рмад-Бхгаватам», было запятнано и в конце концов 
полностью скрыто. Эти общины сахаджиев описаны 
Бхактивинодой хкуром: улы, булы, картбхаджи, неы, 
даравеи, сни-сахаджии, сакхбхек, смрты, джта-госи, 
атив, чдхр и гаурга-нгар. Они настолько дегра-
дировали, что само слово «вайшав» в Бенгалии стало 
ругательным. Не вдаваясь в подробности, здесь достаточ-
но сказать, что под покровительством вышеупомянутых 
общин сахаджиев «вайшавизм» получил известность как 
религия (или занятие) охотников за женщинами, пьяниц и 
попрошаек. Наблюдать такую ситуацию было невыносимо 
для чистых сердцем преданных Всевышнего Господа.

В это время Всевышний Господь р Чайтанья 
Махпрабху послал двух Своих самых близких слуг при-
нять рождение в этом мире. Этими двумя доверенными 
слугами были Сварпа Дмодара и р Гаддхара Паит, 
которые явились как Гаура Киора дс Ббдж и Бхакти-
винода хкур соответственно. Во время своих жизней эти 
две великие личности стали прибежищем всех искренних 
последователей р Чайтаньи Махпрабху. (Подробное 
объяснение см. в 17 главе.)

Близким учеником как рлы Бхактивиноды хкура, 
так и рлы Гауры Киоры дса Ббдж Махрджа был 
рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур. Сарасват 
хкур появился в этом мире как четвертый сын рлы 
Бхактивиноды хкура, и с самого детства до старости 
он посвятил всю свою жизнь тому, чтобы рассеять облака 
заблуждений, покрывавшие чистую религию последовате-
лей р Чайтаньи Махпрабху.

Однажды молодой преданный попросил нашего духовно-
го учителя, рлу А. Ч. Бхактиведнту Свм Прабхупду, 



Предисловие

xxi

рассказать что-нибудь о рле Бхактисиддхнте 
Сарасват хкуре. рла Прабхупда ответил так: «Что я 
могу вам сказать? Он был человеком с Вайкухи». Здесь 
значение слова «Вайкуха» следует понимать в самом 
фундаментальном смысле, как указание на то, что нахо-
дится за пределами материального понимания. В самом 
деле, одним словом — это наиболее подходящее описание 
рлы Сарасват хкура, выходящее за пределы матери-
ального представления, за пределы наших материальных 
вычислений. Он был на 100% человеком из высшего мира, 
чьи вечные спутники не кто иные, как самые дорогие слуги 
Верховного Господа. рла Сарасват хкур спустился 
в этот мир из ближнего окружения в царстве Господа, и его 
философские концепции (сиддхнта) полностью соответ-
ствовали концепциям р Чайтаньи Махпрабху — в его 
деятельности нельзя было обнаружить ничего мирского. 
Сарасват хкур явился в этот мир как ответ на молитву 
рлы Бхактивиноды хкура, с миссией устранить заблу-
ждения, покрывавшие чистое сознание живых существ, и 
осветить путь чистого преданного служения.

никхила-бхувана-мй-чхиннвиччхинна-карттр
вибубха-бахула-мгй-мукти-моханта-дхттри
итхилита-видхи-рг-рдхйа-рдхеа-дхн
виласту хди нитйа бхактисиддхнта-вн

Своим первым шагом он разбил на куски весь мир 
эксплуатации, а вторым сокрушил выдумки учёных 
о спасении и освобождении. Третьим он смягчил 
ваидхи-бхакти прикосновением рга-мрги, божествен-
ной любви. Поднимая нас за пределы Вайкухи, он 
познакомил нас с высшим поклонением р Рдхе 
и Говинде. С мягкостью Вндвана внутри и твёрдостью 
воина-разрушителя снаружи он создал хаос в мире, 
сражаясь с каждым и всеми. В одиночку сражаться со 
всем миром и крушить всё на части — такова была его 



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xxii

внешняя позиция. А его вторая позиция заключалась 
в том, чтобы прекратить тщеславные исследования 
учёных и докторов различных направлений научной 
мысли; и третья — свести к минимуму и ослабить вели-
чие поклонения Нрйае и утвердить служение 
Рдхе-Говинде как высшее достижение. Служа 
Рдхе-Говинде, он заставил царство любви спустить-
ся на наш уровень, определив поток божественной 
любви из сердца, как самое дорогое. Такова была его 
судьба — настоящая жизнь рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура. Пусть его божественное учение, 
Бхактисиддхнта-в, вечно танцует в глубине наших 
сердец! (рла Б. Р. рдхар Дев-Госвм Махрдж)

р Чайтанья-Сарасвата парампар действитель-
но является истинной ученической преемственностью 
чистых преданных Верховного Господа, которая суще-
ствует с древнейших времён, однако в наше время 
неквалифицированные люди препятствовали вечному 
потоку божественного знания этой парампары. Не облада-
ющие необходимыми качествами люди, выдававшие себя за 
духовных учителей, сделали посмешище из эзотерических 
принципов «рмад-Бхгаватам», притворно подражая 
высшим чувствам божественной любви. На самом пике 
деградации Гауя-вайшавизма явился рла Сарасват 
хкур, вырвал принципы «рмад-Бхгаватам» из рук 
негодяев и возродил путь Бхгавата-парампары.

В отличие от многих так называемых парампар его 
времени парампар Сарасват хкура не была просто 
последовательностью тел, в которых мёртвые мантры 
передаются от гуру к ученикам, невзирая на очевид-
ное отсутствие у них квалификации. Также парампар 
Сарасват хкура не была ученической преемственностью 
торговцев, которые торгуют мантрами в обмен на деньги. 
Не была она и ученической преемственностью мошенни-
ков, которые нарушают регулирующие принципы чистоты, 



Предисловие

xxii i

поддерживая незаконную связь с женщинами и утверждая, 
что это не мешает совершению бхаджана. Но парампар 
Сарасват хкура являлась нисхождением высших прин-
ципов «рмад-Бхгаватам», проявленных как в делах, так 
и в концепции.

рла Сарасват хкур появился в этом мире в то 
время, когда псевдовайшавы наглухо запечатали здание, 
в котором хранились правильные представления о нектар-
ных учениях р Чайтаньи Махпрабху. Сарасват хкур 
вновь открыл эту кладовую и личным примером показал 
путь истинного доступа к высшему уровню божественно-
го. Сарасват хкур решительно проповедовал против 
отвратительных практик и концепций сахаджиев (подража-
телей). В своём собственном движении он также бдительно 
следил и пресекал любую возможность имитации чистой 
преданности. Характер его указаний был твёрдым, и он 
ясно дал понять своим ученикам и последователям, что 
настоящая преданность — не дешёвая сентиментальность. 
Он утверждал, что преданность означает подчинение 
р гуру, самодисциплину, самопожертвование и искрен-
ние усилия в оказании преданного служения. Сарасват 
хкур подчёркивал, что, не пройдя все стадии регулируе-
мой практики (ваидхи-бхакти), невозможно достичь уровня 
спонтанной любви (ргнуг-бхакти).

Одеяние, связанное с вечными спутниками р 
Чайтаньи Махпрабху (ббдж-веша), стало отождест-
вляться с самыми низкими людьми в обществе. Чтобы 
сохранить достоинство вайшавов высшего порядка 
(парамахас), Сарасват хкур ввел одежду шафранового 
цвета и тройной посох, принадлежащие древнему ордену 
отрёкшихся от мира, известному как трида-саннйса. 
Это, конечно, вызвало в то время серьёзные споры, и многие 
бесчестные люди критиковали рлу Сарасват хкура 



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xxiv

за то, что он изобретал «неавторитетные» средства предан-
ного служения. Однако на самом деле Сарасват хкур не 
придумывал никаких новых практик преданного служе-
ния — в действительности он восстановил авторитетные 
практики для достижения лотосных стоп Кшы, как это 
было разрешено Самим р Чайтаньей Махпрабху. Видя 
такую светоносную личность, стоящую посреди множества 
темных туч, честные и искренние вайшавы того времени 
сплотились, чтобы поддержать Сарасват хкура и помочь 
ему в распространении чистых теистических принципов 
Бхгавата-парампары.

Десятая песнь «рмад-Бхгаватам» — это прайоджана-таттва 
(высшая истина), благодаря которой можно вкусить вечный 
нектар божественной любви. Из-за этого сахаджии чрез-
вычайно любят слушать десятую песнь, но постоянно 
пренебрегают первыми девятью песнями. А именно первые 
девять песен «рмад-Бхгаватам» дают право истинному 
кандидату по-настоящему вступить в трансцендентные 
игры Всевышнего Господа. Тем не менее сахаджии предпо-
читают перескакивать с первых девяти песен на десятую 
ради «получения нектара». По мнению Сарасват хкура, 
преданный-неофит никогда не должен иметь доступа 
к таким темам, как сокровенные игры Господа, потому что, 
если он преждевременно вступит в царство игр Кшы, 
это принесет больше вреда, чем пользы. Если человек не 
поднялся до положения выше склонности к чувственным 
наслаждениям, но при этом предается слушанию или меди-
тации на сокровенные игры р р Рдхи-Кшы, его дух 
наслаждения только возрастет. Нужно полностью осознать 
трансцендентную природу Господа, прежде чем начинать 
дискуссии о Его божественных играх с Его хлдин-акти 
или медитации на них. Сарасват хкур не поощрял 
новичков читать десятую песнь «рмад-Бхгаватам». Он 
также не одобрял беспорядочной демонстрации живописи 



Предисловие

xxv

лл Рдхи-Кшы. Его стандарты были высоки, потому что 
цель была высока — он никогда не позволял делать посмеши-
ще из высших концепций.

Чтобы утвердить принципы чистого преданного служе-
ния, Сарасват хкур написал много статей в журналах 
«Хармонист» и «Гауя», газете «Надия пракаш», разобла-
чающих ложные практики подражателей. Следуя по стопам 
рлы Бхактивиноды хкура, рла Сарасват хкур 
основал типографию, которую называл бхад-мдага. 
В трансцендентном видении Сарасват хкура печатный 
станок относился к категории ргнуг-бхакти, и в этом 
свете он придавал особое значение распространению книг 

и проповеди. рла Сарасват хкур разработал лого-
тип Гауя-маха, который представлял из себя круг, 
а внутри него были изображены различные символы, пред-
ставляющие истинный процесс преданного служения. 
Круг естественным образом делился на две части. С левой 
стороны были помещены символы, представляющие 
ваидхи-бхакти, такие как литературные произведения 
пачартрики и изображение Лакшм-Нрйаы, сим-
волизирующее поклонение в настроении почтения 



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

xxvi

и благоговения в соответствии с регулирующими 
принципами. С правой стороны круга были поме-
щены символы, представляющие ргнуг-бхакти, 
такие как «рмад-Бхгаватам» и изображение 
р р Рдхи-Кшы, указывающие на поклонение 
в спонтанной любви (рга-мрга). Символы мдаги и печат-
ного станка также были помещены в раздел рга-мрга.

В начале книги Лочаны дса хкура 
«р Чайтанья-магала» упоминается, что в будущем поя-
вится сенпати (великий полководец), который вызовет 
потоп сознания Кшы по всему миру. Высокообразованные 
учёные и чистые преданные р Чайтаньи Махпрабху, 
знающие смысл священных писаний, осознали, что 
этот сенпати — это рла Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур, который между 1918 и 1936 годами вызвал волну 
проповеди сознания Кшы, которая, поднявшись в Бен-
галии, действительно затопила весь мир. Звуки кртаа, 
организованного Сарасват хкуром, распространи-
лись во всех десяти направлениях, заставив замолчать 
неверующих-атеистов, выдумщиков-имперсоналистов 
и псевдовайшавов-притворщиков, сахаджиев.

Сарасват хкур руководил великим проповедниче-
ским движением в течение восемнадцати лет, награждая 
своих учеников тройным посохом отречения, а затем 
посылая этих саннйс проповедовать по всей Индии и, 
в конечном итоге, в страны Запада. Перед уходом из этого 
мира Сарасват хкур сказал, что хотел бы провести по 
меньшей мере десять лет, проповедуя сознание Кшы 
в западных странах, — но этого Сарасват хкур не смог 
сделать до своего ухода в 1936 году. Однако мы видим, 
что последнее желание рлы Сарасват хкура пропо-
ведовать сознание Кшы на Западе исполнилось через 
его близкого ученика, рлу А. Ч. Бхактиведнту Свм 



Предисловие

xxvii

Прабхупду. Таким образом работа сенпати, предсказан-
ная Лочаной дсом хкуром, была продолжена рлой 
А. Ч. Бхактиведнтой Свм Прабхупдой, и она продолжа-
ется и в наши дни с помощью многочисленных учеников 
и учеников учеников Сарасват хкура.

Во время физического присутствия рлы Сарасват 
хкура противоборствующие стороны либо замолча-
ли, либо были побеждены, но сейчас, шесть десятилетий 
спустя[2], они снова ведут свою пропаганду против р 
Чайтанья-Сарасвата парампары. Однако на этот раз у про-
тивоборствующих сторон есть план по внедрению своих 
искажённых практик в западном мире. По благослове-
нию рлы Сарасват хкура дорога в западные страны 
для проповеди вайшавизма была победоносно откры-
та рлой А. Ч. Бхактиведнтой Свм Прабхупдой, но 
теперь многие представители противоборствующей сто-
роны также идут по этой дороге. Основываясь на телесной 
преемственности и кастовом сознании, все противобор-
ствующие стороны претендуют на монополию на процесс 
чистого преданного служения. Вместо того, чтобы следо-
вать методам, установленным р Чайтаньей Махпрабху 
для достижения любви к Богу, противоборствующие сторо-
ны предпочитают «кратчайший путь к совершенству» через 
процесс выдуманных посвящений и умственных спекуля-
ций. Такие «короткие пути к совершенству» — это тупики 
в духовной жизни. Несомненно, противоборствующие сто-
роны искажают учение р Чайтаньи Махпрабху и опять 
выставляют на посмешище чувства божественной любви.

Первая часть этой книги, «Уполномоченная р 
Чайтанья-Сарасвата парампар», озаглавленная «Опровергая 
противоборствующую сторону», борется с ложной пропа-
гандой того, что парампар Сарасват хкура не является 
истинной ученической преемственностью. В первых пяти 

2  Первое издание этой книги вышло в конце 90-х годов – прим. переводчика



главах, которые изначально были написаны и опубликованы в 
Интернете в ответ на недвусмысленную критику противо-
борствующей стороной рлы Бхактивиноды и рлы 
Сарасват хкура, это заблуждение решительно опроверга-
ется историческими свидетельствами и доказательствами 
из писаний. Часть вторая, «Практика чистого преданного 
служения», представляет авторитетную практику чисто-
го преданного служения в спонтанной любви к Кше, 
ргнуг-бхакти. Статьи в этой части были написаны в соот-
ветствии с мнением предыдущих чрьев и подтверждены 
свидетельствами из писаний. В третьей части, «Несколько 
слов для руководства к действию», приведены некоторые, 
относящиеся к рассматриваемой теме, указания рлы 
Б. Р. рдхара Дева-Госвм Махрджа и рлы Б. П. Пур 
Госвм Махрджа, чтобы защитить истинных преданных 
и не дать им поддаться подражанию высшим божествен-
ным расам любви к Богу. В частности, рла рдхар 
Махрдж в четырнадцатой главе предостерегает, что если 
кто-то неосмотрительно относится к тому, чтобы защи-
тить себя от склонности к имитации, то он, к сожалению, 
получит вдохновение жить в «раю для дураков», думая, что 
теперь он достиг высшего стандарта преданности.

Мы просим наших читателей внимательно изучить 
эту книгу для того, чтобы установить принципы чистого 
преданного служения во всём мире и разрушить много-
численные заблуждения противоборствующей стороны, 
которые, если им будет позволено процветать, в конечном 
итоге уничтожат движение сакртаны р Чайтаньи 
Махпрабху. Действительно, это стало бы невыносимой 
потерей для всего человечества.

Свм Б.Г. Нарасигха



Часть 1

Опровергая
противоборствующую сторону



«Полноценный теизм не всегда бывает проявлен — он 
иногда скрывается с глаз, как ручей, уходящий 
под землю, а потом появляется вновь. Когда он 
скрыт от нашего взора и находится в непрояв-
ленном состоянии, нас не интересует та часть 
парампары, которая просто содержит формаль-
ную традицию, телесную преемственность... Нас 
исключительно должна заботить суть, и мы всегда 
должны быть заняты поисками чистой преданно-
сти, где бы она ни появлялась, и принимать её как 
наиглавнейшую цель».



1

Глава 1. икш парампар

Т ак уж происходит, что на протяжении сто-
летий движение р Чайтаньи Махпрабху 
время от времени подвергается резкой критике 

и насмешкам со стороны либо тех, кто не знаком с истин-
ной практикой чистого преданного служения, либо тех, 
кто завидует Всевышнему Господу и Его чистым предан-
ным — нападкам с противоборствующей стороны.

В течение 1920-х и 30-х годов, а также и в последнее 
время, в 1998 году, противоборствующая сторона возоб-
новила распространение уже известной агитации о том, 
что рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур не входит 
в парампару Бхактивиноды хкура. Утверждение противо-
борствующей стороны состоит в том, что Сарасват хкур 
не имел никакой гуру-связи со рлой Бхактивинодой. 
Поскольку Гаура Киора дс Ббдж Махрдж был 
дк-гуру Сарасват хкура (тот, кто дает гуру-мантру, 
гопла-мантру и кма-гйатр), его парампар, говорят они, 
должна вести к Адвайта-паривре (ученической преемствен-
ности семьи Адвайты), а не к рле Бхактивиноде хкуру, 
который, как они утверждают, находится в Нитйнанда-
паривре. Они также считают, что Бхактивинода хкур не 
почитал Джаганнтху дса Ббдж как своего фактическо-
го гуру (икш-гуру).

Кроме того, противоборствующая сторона заявляет, что, 
поскольку Сарасват хкур не получил сиддха-прал 
от Бхактивиноды хкура, он не может считаться его 
истинным последователем. Тот, кто не получит сиддха-
прал, не сможет достичь враджа-бхакти, говорят они. 



2

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Противоборствующая сторона придаёт такую важность 
этому вопросу, что доходит до того, что утверждает, что 
Бхактивинода хкур был недоволен Сарасват хкуром 
из-за того, что Сарасват хкур полностью отверг 
Бипина Бихари Госвм, который был дкш-мантра-гуру 
и пачартрика-мантра-гуру Бхактивиноды хкура. Поэто-
му-то, говорят они, Бхактивинода и не давал сиддха-прал 
Сарасват хкуру, как бы отвергая его.

Является фактом то, что Бхактивинода послал Сарасват 
хкура к Гауре Киоре дсу Ббдж для получения ини-
циации, и общепризнано, что Ббдж Махрдж был 
сиддха-махтмой. И то, что Бхактивинода послал Сарасват 
к Гауре Киоре, как раз является доказательством того, что 
он видел в Ббдж более высокую концепцию, чем в своём 
собственном дкш-гуру, — в противном случае он легко мог 
бы поправить Сарасват и отправить его к Бипину Бихари 
Госвм, однако он этого не сделал.

Противоборству юща я сторона ведёт свою 
линию ученической преемственности от Бипина 
Бихари Госвм к Бхактивиноде хкуру, затем 
к Лалита Прасду хкуру (брату Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура), к Гаддхара-пре и некоторым другим.

Сарасват хкур и его ученики выбрали название «про-
тивоборствующая сторона», чтобы лучше всего описать так 
называемую ученическую преемственность, скрывающую-
ся под именем сиддха-прал, потому что она на самом деле 
прямо противоречит учению р Чайтаньи Махпраб-
ху. Такое понятие, сиддха-прал, существует, и рла 
Кшадс Кавирджа Госвм описал сиддха-прал 
в своём комментарии к «Кша-карнмте». Он говорит, 
что и сиддха-прал, и воспевание Святого Имени явля-
ются истинными, но в заключение Кавирджа Госвм 
утверждает, что из этих двух процессов процесс принятия 



3

Глава 1 – икш-парампар

имени Кшы является более возвышенным. Человек ста-
новится чистым, воспевая Святое Имя без оскорблений, 
и оно само по себе, будучи неотличным от Кшы и Его лл, 
открывает ашаклй-ллу (игры восьми разных типов). 
[Ссылка на этот комментарий доступна в Исследователь-
ском институте Чайтаньи, Калькутта.]

Первый тезис, выдвинутый противоборствующей сто-
роной, состоит в том, что настоящим гуру Бхактивиноды 
хкура был Бипин Бихари Госвм, а не Джаганнтха 
дс Ббдж. Они говорят, что считать Джаганнтху дса 
Ббдж гуру Бхактивиноды — оскорбление. Они так счи-
тают, потому что Бхактивинода хкур принял дкшу от 
Бипина Бихари Госвм в 1881 году, но никогда не получал 
такого же посвящения от Джаганнтхи дса Ббдж. Этим 
противоборствующая сторона хочет дискредитировать 
линию парампары в том виде, как она указана Сарасват 
хкуром в его песне «Гуру-парампар», и одновременно 
они желают утвердить свою собственную линию как истин-
ную парампару Бхактивиноды хкура.

Бхактивинода хкур совершил паломничество во 
Вриндаван в 1881 году, где он встретил Джаганнтху дса 
Ббдж. хкур получил множество духовных настав-
лений от Ббдж Махрджа и принял его как своего 
фактического гуру (икш-гуру). Бхактивинода называл 
Джаганнтху дса Ббдж вайшава-срвабхаума, наибо-
лее почитаемым и достойным поклонения вайшавом:

гаурвирбхва-бхмес тва, нирдеш садж-джана-прийа 
вайшава-срвабхаума, р-джаганнтхйа те нама

Я в глубоком почтении склоняюсь перед Джаганнтхой 
дсом Ббдж Махрджем, которого уважает и кото-
рому поклоняется вся община вайшавов и который 
открыл место рождения, где явился р Чайтанья-дева.



4

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Это заостряет внимание на ещё одном интересном момен-
те: с помощью Джаганнтхи дса Ббдж Бхактивинода 
хкур смог обнаружить место явления р Чайтаньи 
Махпрабху. Одновременно было объявлено, что так назы-
ваемая Йогапха в Навадвпе на другом берегу Ганги 
была ложной. Многие кастовые госвм возражали против 
того, чтобы место в р Мйпуре считалось подлинным. 
Бипин Бихари Госвм в это время отверг Бхактивиноду 
хкура за «проповедь лжи» (митхйпрачра) и даже опу-
бликовал своё неприятие проповеди рлы Бхактивиноды 
в собственной небольшой газете «Гаургасевка-патрика» 
в 1919 году. Уж по самой меньшей мере можно было ска-
зать, что они не сходились во взглядах или что чувство 
дистанцирования в их отношениях друг с другом было 
взаимным — действительно затруднительные для под-
держания отношения между «гуру» и «учеником». [Газета 
«Гаургасевка-патрика» и статья доступны в Исследова-
тельском институте Чайтаньи, Калькутта.]

Поэтому Бхактивинода передал Йогапху в Мйпуре 
Сарасват и никому другому, так как знал, что только у него 
есть сила, осознание и стрик прама (свидетельства из 
писаний), чтобы отстоять священную землю в тяжбе против 
сообщества сахаджиев и брхмаов. Также интересно отме-
тить, что, хотя Бипин Бихари Госвм и отверг идею о том, 
что Йогапха находится в Мйпуре, современные после-
дователи Лалита Прасда хкура тем не менее признают 
Йогапху в Мйпуре, а не так называемую Йогапху, 
находящуюся в Навадвпе.

Сарасват хкур видел взаимоотношения между 
Джаганнтхой дсом Ббдж и Бхактивинодой 
во времена, когда они много лет жили вместе 
в Свананда-сукхада-кудже в Надии. Мы не можем обнару-
жить никакого общения Бхактивиноды хкура с Бипином 



5

Глава 1 – икш-парампар

Бихари Госвм, за исключением короткого времени 
в деревне Нараил, в Восточной Бенгалии, но нет никаких 
упоминаний о том, что последний наставлял Бхактивиноду 
в вопросах чистого преданного служения.

Это правда, как и утверждает противоборствую-
щая сторона, Сарасват хкур не очень уважал Бипина 
Бихари Госвм — и он уж точно не считал его гуру рлы 
Бхактивиноды хкура. Сарасват хкур в детстве 
(в 7 лет) присутствовал в тот момент, когда Бхактивинода 
хкур получал дкш-мантры от Бипина Бихари Госвм, 
и с самого начала он отнесся к Госвм критически. Когда 
Бхактивинода предложил свои поклоны Госвм, тот попы-
тался поставить ногу на голову хкура, и ребенок заметил: 
«Вы думаете, что обладаете такой духовной силой, что 
можете поставить ногу на голову рлы Бхактивиноды?»

Есть и ещё одна маленькая история. Однажды про-
славленный сахаджий пришёл повидаться со рлой 
Бхактивинодой в его дом. Сахаджий был воспитанным 
человеком, но, тем не менее, сахаджией. Сарасват хкур 
был в то время маленьким мальчиком. Когда он увидел, что 
его отец (Бхактивинода) разговаривает с тем господином, 
он просто поклонился издалека, поднялся и ушёл. Увидев 
это, господин спросил: «Это же был Ваш сын, почему он 
предложил поклоны и ушёл?» Бхактивинода с довольным 
видом ответил: «Он дал обет не приближаться ближе чем 
на сто метров к сахаджиям».

Здесь мы должны упомянуть, что и Бхактивинода 
хкур, и Сарасват хкур были признаны многими вели-
кими преданными и учёными освобождёнными душами, 
явившимися в этот мир по божественному замыслу 
Кшы. Они не были просто отцом и сыном в этом мире, 
как думают мирские бхакты (пркта-сахаджии), — скорее, 
они были вечными жителями Голоки Вндваны, а именно 



6

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Камл-маджар и Найанамаи-маджар соответствен-
но. Поэтому с самого начала своей жизни они оба проявляли 
исключительные добродетели и особенности, которые 
можно приписать только чистым преданным и освобождён-
ным душам.

Например, Бхактивинода хкур проповедовал про-
цесс чистой преданности; ещё до того, как он встретил 
своего так называемого гуру, Бипина Бихари Госвм, 
писал и издавал такие книги, как «Кша-сахит» 
и «Калйа-калпатару» (обе являются почитаемыми рели-
гиозными произведениями), — нечто весьма необычное, 
даже неслыханное, только если человек уже не освобождён-
ная душа. Точно так же Сарасват хкур проявлял себя 
как чистый вайшав с самого раннего детства. Он быстро 
схватывал суть священных писаний и особенно остро про-
являл способность точно отличать настоящий бхаджан от 
бхаджана сахаджиев (подражателей). Мы не будем вдаваться 
в подробности их многочисленных трансцендентных игр, 
поскольку на эту тему написано много биографий — доста-
точно сказать, что и Бхактивинода, и Сарасват хкур 
были освобождёнными душами, которые сошли в этот мир 
из личного окружения Кшы, чтобы утвердить суть чисто-
го преданного служения.

Бхактивинода хкур какое-то время выказывал фор-
мальное уважение к Бипину Бихари Госвм, но когда 
Госвм проявил неуважение к рле Рагхунтхе дсу 
Госвм, хкур совсем дистанцировался от Бипина 
Бихари. Собственно говоря, подробности этого инцидента 
показывают, что, как и многие кастовые госвм в Ориссе, 
Бенгалии, Вндване и Рдх-куе, Бипин Бихари Госвм 
думал, что смог бы даровать свои благословения Рагхунтхе 
дсу Госвм, прайоджана-чрье, просто потому что Дс 
Госвм был из «низшей касты»; так он ошибочно полагал. 



7

Глава 1 – икш-парампар

Похоже, что Лалита Прасд хкур опустил напряжён-
ные отношения, возникшие из-за того, что Йогапха 
обнаружилась в Мйпуре, а также по поводу Рагхунтхи 
дса Госвм между Бхактивинодой и Бипином Бихари, 
как менее важные в пользу формального наличия дкши. 
И не похоже, что, несмотря на его обширные знания, он был 
в состоянии уловить суть учений Бхактивиноды хкура.

Также известно, что Бипин Бихари свободно вра-
щался в деградировавших слоях бенгальского общества 
и общался с антиведическими философами, такими, как 
из движения Брахмо-самдж. Даже после своего возвраще-
ния в вайшавизм он сохранил такие вредные привычки, 
как курение и тому подобное — поэтому Сарасват хкур, 
будучи очень строгим в своих принципах, видел в этом при-
знак низшего вайшавского адхикри (канишха-адхикр), 
хотя Бхактивинода хкур скорее молчал об этой проблеме.

В 1911 году в городе Мединпур в Бенгалии состоя-
лось собрание учёных, на котором темой дебатов стали 
«брхмаы и вайшавы». Бипин Бихари Госвм присут-
ствовал на этом собрании, и, как предварительно стало 
известно, он встал на сторону общины брхмаов, считая, 
что брхмаы-вайшавы автоматически превосходят 
не-брхмаов-вайшавов, поскольку брхма рождает-
ся в высшей касте. На это собрание был также приглашён 
Бхактивинода хкур. Конфликт между ним и Бипином 
Бихари был предопределён. Бхактивинода хкур, не желая 
занимать позицию противостояния и пытаться победить 
своего «дкш-гуру» на публичном форуме, отказался при-
сутствовать на собрании, сославшись на плохое здоровье. 
Вместо себя он послал Сарасват хкура (которому на 
тот момент было 37 лет) представлять чистую Гауя-
вайшава-сиддхнту в линии р Рпы и Рагхунтхи дса 
Госвм, согласно учению Махпрабху.



8

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

На этом собрании Сарасват хкур одержал победу 
в дебатах и, к удовлетворению большинства собравших-
ся, установил, что чистый вайшав, независимо от своего 
рождения, является высшим человеческим существом бла-
годаря своей беспримесной любви к Богу. Известие об этом 
очень обрадовало Бхактивиноду хкура. Лекция «Брхмаа 
о вайшавера тратамйа вишайака сиддхнта» — «Заключе-
ние относительно сравнения брхмаов и вайшавов» была 
опубликована в книге на английском языке под названием 
«Брхмаы и вайшавизм». [Она также доступна в Исследо-
вательском институте Чайтаньи, Калькутта.]

Можно спросить, почему Бхактивинода хкур вообще 
принял посвящение от Бипина Бихари Госвм, поскольку 
естественным образом возникает вопрос, был ли Госвм 
на самом деле чистым преданным (совершенной душой)?

В те дни в Индии все «признанные Гауя-вайшавы» 
имели посвящения в одной из основных паривр, таких как 
Адвайта-паривра и Нитйнанда-паривра. Каждый должен 
был носить тилаку и бусы на шее, соответствующие его 
конкретной паривре. Поскольку Бхактивинода не принял 
посвящения ни в одной из таких паривр, он не носил внеш-
них признаков Гауя-вайшава. Случалось, что люди, 
у которых не было настоящего видения, временами при-
нимали Бхактивиноду за материалиста или ему подобного 
и таким образом совершали вайшава-апардху. Видя эту 
ситуацию, Бхактивинода решил принять внешние призна-
ки вайшава, которые он должен был бы получить от гуру. 
Он жаждал встретить истинного гуру, который мог бы вдох-
новить его, но, как позже он сам написал: «Я не встретил 
ни одного». Затем во сне хкур получил некое указание 
от Махпрабху и принял как гуру Бипина Бихари Госвм.

Последователи Лалиты Прасда хкура утверждают, 
что это является доказательством того, что Бипин Бихари 



9

Глава 1 – икш-парампар

был совершенной душой, иначе Махпрабху не дал бы ука-
зание Бхактивиноде принять его как гуру. Основываясь 
на этом, противоборствующая сторона тогда спрашивает: 
«Мог ли Махпрабху совершить ошибку?» — таким образом 
они хотят показать, что Бхактивинода хкур по опреде-
лению Самого Махпрабху получил сиддха-гуру (сад-гуру), 
а не просто формальную связь для соблюдения приличий. 
Мы совершенно с этим не согласны.

Сам Махпрабху принял саннйсу в сампраде мйвад 
по той же причине — только для приличия. И после этого 
Господь продолжил Свою проповедническую миссию 
нма-сакртаны. Ситуация с Бхактивинодой была похо-
жей — его миссией была проповедь, с этой целью он пришёл 
в этот мир.

Во время инициации Бхактивинода получил 
пачартрика-мантры, гуру-мантры, гопла-мантру и 
кма-гйатр. Здесь интересно отметить, что Бхактивинода 
получил те мантры, которые предлагаются как саскры 
вместо ведической дкш-саскры и которые в первую 
очередь предназначены для поклонения Божествам в соот-
ветствии с системой пача-саскры (тпа, пура, нма, 
мантра и йга). Изучая жизнь Бхактивиноды хкура по его 
литературным трудам, также становится ясно, что он не 
воспринял ни одной из концепций Бипина Бихари Госвм. 
На самом деле эти двое, Бхактивинода хкур и Бипин 
Бихари, с самого начала были далеки друг от друга, хотя 
можно отметить, что Бхактивинода продолжал оказывать 
Госвм формальное уважение. Конечно, противоборству-
ющая сторона утверждает, что Бхактивинода получил 
сиддха-прал (экада-бхву) от Бипина Бихари Госвм. 
Тем не менее, это не является оправданием для процедуры 
предоставления сиддха-прал неквалифицированным, 
которая практикуется противоборствующей стороной.



10

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Подобное уважение к Госвм не было столь заметно 
со стороны Сарасват хкура. Фактически, в последую-
щие годы Сарасват хкур реинициировал (харинма, 
мантра-дкш и саннйса) выдающегося ученика Бипина 
Бихари Госвм, который стал известен как Бхактививек 
Бхрат Махрдж. Истину не скрыть — Сарасват хкур 
полностью отверг идею о том, что Бипин Бихари Госвм 
был духовным наставником Бхактивиноды, и мы также при-
нимаем этот вывод. Однако брат Сарасват хкура (Лалита 
Прасд хкур) признавал прямо противоположное.

После ухода Бхактивиноды хкура Сарасват хкур и 
Лалита Прасд хкур вместе начали миссию под названием 
«Бхактивинода сан», расположившись на улице Ултаданга 
в Калькутте. За очень короткое время между ними воз-
никли разногласия в понимании концепции и видении 
Бхактивиноды, и их пути разошлись. Сарасват хкур 
говорил: «Мой брат видит в Бхактивиноде ббу (отца), а я 
вижу в нём представителя Рдхи». Это утверждение с оче-
видностью показывает, что Сарасват хкур считал, что 
Лалита Прасд хкур придаёт большее значение форме, 
чем содержанию, и что у него также нет правильной кон-
цепции о вечной божественности Бхактивиноды.

Ученики Лалиты Прасда хкура говорят, что их гуру 
много писал о различиях между ним и Сарасват хкуром, 
но ни одна из этих рукописей так и не была напечатана. 
С другой стороны, Сарасват хкур писал объемные руко-
писи и публиковал их, чтобы распространить славу р 
Чайтаньи Махпрабху по всему миру. Это отражает явное 
различие в характерах двух братьев: один был склонен 
обвинять другого, а другой посвятил свою жизнь исключи-
тельно служению Махпрабху.

Хотя Сарасват хкур действительно получил 
мантра-дкшу от Гауры Киоры дса Ббдж Махрджа 



11

Глава 1 – икш-парампар

(в 1900 г.), он также принимал Бхактивиноду хкура как 
своего фактического гуру. Здесь также следует упомянуть, 
что Бхактивинода хкур дал Сарасвати хкуру мантры 
для поклонения Божеству в 1881 году и харинма-дкшу в 1886 
году. Ниже приводится письмо Бхактивиноды хкура 
Сарасват хкуру от 1910 г., в котором Бхактивинода даёт 
Сарасват важные духовные наставления и этим демон-
стрирует, что он действительно был его фактическим 
(икш) гуру:

Сарасват!

Люди этого мира, гордящиеся своим аристо-
кратическим происхождением, не могут достичь 
настоящей избранности. Поэтому они напада-
ют на чистых вайшавов, говоря: «Они родились 
в низших семьях из-за своих грехов». Таким 
образом они совершают оскорбления. Решение 
этой проблемы состоит в том, чтобы устано-
вить порядок даива-варрама-дхармы — то, 
что ты уже начал делать; ты должен знать, что 
это и есть настоящее служение вайшавам. 
Из-за того что нет проповеди выводов о чистой 
преданности, такие псевдо-сампради, как 
сахаджии и атив, называют преданностью 
все виды суеверий и дурных концепций. Пожа-
луйста, всегда сокрушай эти противоречащие 
преданности концепции, проповедуя заключе-
ния о чистой преданности и показывай пример 
своим личным поведением.

Пожалуйста, приложи большие старания, 
чтобы как можно скорее начать парикраму 
рдхма-Навадвпы. Благодаря этим действи-
ям, каждый в этом мире получит Кша-бхакти. 



12

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Пожалуйста, очень постарайся, чтобы служение 
р Мйпуру стало постоянным и с каждым 
днем становилось всё ярче и ярче. Настоящее 
служение р Мйпуру можно оказать, при-
обретя печатные станки, распространяя книги 
о преданности и занимаясь сакртаной — пропо-
ведью. Пожалуйста, не пренебрегай служением 
р Мйпуру или проповедью ради собствен-
ного бхаджана в затворничестве.

Когда меня больше не будет, пожалуйста, поза-
боться о том, чтобы служить р Мйпур-дхме, 
которая тебе так дорога. Это моё особое тебе 
указание. Люди, подобные животным, никогда 
не смогут достичь преданности; поэтому никогда 
не принимай их предложений. Но и не позволяй 
им узнать об этом прямо или косвенно.

У меня было особое желание проповедовать 
важность таких книг, как «рмад-Бхгаватам», 
«Ша-Сандарбха» и «Веднта Дарана». Ты 
должен взять на себя эту ответственность. р 
Мйпур будет процветать, если ты создашь там 
учебное заведение. Никогда не прилагай ника-
ких усилий для получения знаний или денег для 
собственного удовольствия. Только для служения 
Господу ты будешь получать эти вещи. Никогда 
не принимай участия в дурном общении ни из-за 
денег, ни из-за каких-то личных интересов.

подпись: Кедарнтха Датта Бхактивинода

Это письмо показывает, что новатором был 
Бхактивинода, а реализатором — Сарасват хкур. Хотя 
противоборствующая сторона и простирается в поклонах 
перед Бхактивинодой, они, тем не менее, категорически 



13

Глава 1 – икш-парампар

против саннйсы, введенной Сарасват хкуром. Из 
приведенного выше письма ясно, что Бхактивинода дал ход 
даива-варраме — он дал разрешение Бхактисиддхнте 
ввести саннйсу, чтобы люди действительно могли достичь 
рга-мрга-адхикр и следовать по этому пути.

Хотя и утверждается, что Бхактивинода хкур якобы 
действительно дал «сиддха-прал» Лалите Прасду, также 
является известным фактом и то, что Бхактивинода реко-
мендовал Лалите Прасду хкуру воспевать Кша-нму. 
Сам Бхактивинода хкур предупреждает в «Бхаджана 
Рахасье», что попытки медитировать на гоп-сварпу без 
надлежащего адхикр принесут вред:

адхикра н лабхий сиддхадеха бхве
випарйайа буддхи джанме актира абхве

Если кто-то попытается воображать свою сиддха-деху 
(сиддха-прал), не достигнув требуемого адхикр, его 
разум будет сбит с толку.

Со временем так получилось, что подражатели (сахаджии) 
стали давать сиддха-прал людям, не имеющим 
квалификации, поэтому Сарасват хкур также написал 
сто стихов под названием «Пркта-раса ата-дша», 
в которых даются предупреждения последователям 
подражания системе сиддха-прал.

Вот несколько стихов из «Пркта-раса ата-дша»:

севйа унмкха хаʼле джаа-катх хайа н
натув чин-майа катх кабху рута хайа н

Когда человек с энтузиазмом постоянно занимается 
чистым преданным служением, у него никогда не будет 
возможности отвлечься на пустые разговоры, связан-



14

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

ные с мирским обществом. В противном случае, если 
у человека нет энтузиазма, то он никогда не должен 
слушать о сокровенных темах обладающего полным 
сознанием духовного мира.

Предупреждение здесь состоит в том, что только те, кто 
полны энтузиазма, должны вступать в разговоры и тому 
подобное на более высокие темы (такие как сиддха-деха). 
Характерной чертой энтузиазма, по его словам, является то, 
что человек не должен интересоваться никакими мирскими 
разговорами. Это, конечно, включает в себя мирскую 
деятельность, а также такие вещи, как недозволенный секс 
и т. д. Если у человека все ещё есть влечение к этому уровню 
существования, то у него нет надлежащего адхикр для 
сиддха-прал.

смагрра амилане стхй-бхва хайа н
стхйи-бхва-вйатиреке расе стхити хайа н

В отсутствие необходимых составных элементов 
процесса бхакти (таких как анартха-нивтти, нишх, 
ручи и так далее) человек никогда не сможет закрепить-
ся в своей собственной вечной стхйи-бхве (одном 
из пяти основных вкусов). В отсутствие стхйи-бхвы 
и её необходимых элементов человек никогда не смо-
жет достичь своей вечной расы (сиддха-дехи).

рати ге раддх пчхе рпнуг боле н
крама патха чхиʼ сиддхи рпнуг боле н

Последователи рлы Рпы Госвм никогда 
не проповедуют, что трансцендентная привязанность 
достигается до того, как человек разовьет чистую 
веру. Рпнуги никогда не учат, что совершенства пре-
данности (сиддхи) можно достичь, отказавшись от 
последовательного пути развития, проходя стадии 
по порядку.



15

Глава 1 – икш-парампар

анартха тхкра кле лл-гна коре н
анартха-нивтти-кле нма джаа боле н

Пока человек ещё осквернён анартхами, ему никог-
да не следует воспевать песни о сокровенных играх 
Господа. После того как эти препятствия устранены 
(анартха-нивтти), никто никогда не будет говорить 
о Святом Имени Кшы, как если бы это была мирская 
звуковая вибрация.

анартхаке ʻартхаʼ болиʼ ку-патхете лайа н
пркта-сахаджа-мата апркта боле н

Нельзя ошибочно называть материальные препят-
ствия «полезными для преданного служения», тем 
самым идя по ложному пути. Никогда нельзя говорить, 
что мирские мнения пркта-сахаджиев (дешёвых 
материалистичных самозванцев) являются трансцен-
дентными (апркта).

аакта комала-раддхе раса-катх боле н
анадхикрре расе адхикра дейа н

Преданный никогда не должен говорить на темы 
о вкусах преданного служения с тем, у кого слабая, 
неустойчивая вера. Преданный никогда не должен 
пытаться передать качества расы тому, кто не имеет ква-
лификации их получить.

Сиддха-прал (открытие своей вечной, совершенной, 
духовной формы, сиддха-дехи) на самом деле 
осуществляется по милости гуру у того, кто чисто и без 
оскорблений повторяет Святое Имя Кшы. Требуется 
милость сад-гуру, а также милость харинмы (Святого 
Имени), которая появляется, когда человек чисто повторяет  
Имя в глубоком, проникающем внутрь настроении 
божественной любви.



16

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Так называемая сиддха-прал-медитация противобор-
ствующей стороны в лучшем случае сводится к выдумкам 
и домыслам. Сиддха-прал не может быть осуществлена 
в уме обусловленной души, потому что такой ум на самом 
деле является одним из восьми материальных элементов. 
От человека требуется выйти за пределы мирского ума 
и достичь уровня уддха-саттвы — только тогда с субъек-
тивного уровня реальности можно осознать откровение 
своей сиддха-дехи — иначе никак.

Да, мы согласны, что существует такой про-
цесс, как сиддха-прал, но противоборствующая 
сторона предлагает процесс имитации, а не подлинный 
процесс сиддха-прал. Линия Сарасват хкура явля-
ется истинной и подлинной потому, что признает как 
аджта-рати-ргнуг-сдхану (ргнугу до бхвы), так 
и джта-рати-ргнуг-садхану (ргнугу после бхвы). 
Противоборствующая сторона хочет мысленно созерцать 
свою так называемую гоп-деху, одежду, деятельность 
и место жительства (экада-бхву) и так далее, остава-
ясь при этом обусловленной анартхами. Они не одобряют 
проповедь, сакртану, распространение литературы 
«Бхгаватам» и так далее — думая, что это не аджта-ра-
ти-ргнуг-сдхана, а более низкая концепция — и в этом 
их ошибка. Эти виды служения неотличны от аджта-
рати-ргнуг-сдханы и способствуют очищению сердца, 
позволяя сосредоточить ум на лотосных стопах Рпы 
Госвм и постепенно достичь уровня бхвы и, таким 
образом, джта-рати-ргнуг-сдханы, в которой человек 
увидит лотосные стопы р Рпы маджар.

Противоборствующая сторона хочет сказать: «Давай-
те мысленно сконцентрируемся на гоп-сварпе как 
на деятельности аджта-рати-ргнуг-сдханы», но мы 



17

Глава 1 – икш-парампар

категорически не согласны — как и наши многочисленные 
чрьи. Иначе какая польза для всех стремящихся к чистому 
преданному служению сдхаков от «Гты», «Бхгаватам», 
«Ша-сандарбх», «Бхакти-расмта-синдху» и множества 
другой важной литературы?

Противоборствующая сторона утверждает, что полу-
чение экада-бхвы (сиддха-прал) во время дикши 
поддерживается Джвой Госвм в «Бхакти-сандарбхе» 
в следующем стихе:

дивйа джна хй атра римати мантре бхагават-сварпа-
джнам тена бхгавата самбандха-виеша-джна ча

Термин «божественное знание» здесь относит-
ся к знанию особой формы Господа, содержащейся 
в священных слогах мантры, и знанию особых взаимо-
отношений с Господом («Бхакти-сандарбха», 283).

Здесь противоборствующая сторона делает поспешный 
вывод, что «дивьям джна» (божественное знание) 
означает экада-бхву (сиддха-прал), то есть знание 
своей формы в виде гоп, одежды, места жительства 
и тому подобному. Однако это божественное знание, 
открываемое гуру во время дарования дкши (как указано 
в «Бхакти-сандарбхе»), на самом деле есть отсылка на 
получение правильного понимания мантр для поклонения, 
таких как упанйана-саскра (брахма-гйатр), гуру-мантра 
и гйатр, гаура-мантра и гйатр, гопла-мантра и кма-
гйатр. В процитированном выше стихе нет достаточного 
подтверждения того, что он относится к экада-бхве. Для 
полного понимания этого предмета (раскрытие смысла 
мантр — получение дивьям джна) следует прочитать 



18

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

книгу «р Гйатр-мантрртха-дпик», изданную 
Госай Паблишерз[1].

Есть некоторая ирония в том, что противоборству-
ющая сторона даже осмеливается показаться на глаза 
в вайшавском мире движения рлы Сарасват хкура, 
чтобы проповедовать свои заблуждения. Люди, творя-
щие это зло, когда-то все были преданными ИСККОН, 
которые, покинув нашего Гуру Махрджа рлу 
А. Ч. Бхактиведнту Свм Прабхупду в 1970-х годах, 
чтобы получить инициацию сиддха-прал, в конце концов 
пали и не смогли даже соблюдать четыре основных регу-
лирующих принципа; что уж говорить о созерцании своей 
вечной формы и отношений с Кшой! Идя таким путем, 
эти люди превратились в отвергнутых учеников. Конечно, 
по крайней мере один из них чувствует себя способным 
дать посвящение в сиддха-прал и ввел в заблуждение 
многих новичков. В попытке обосновать своё существова-
ние эти бывшие преданные ИСККОН взялись за изучение 
многих книг, стали учёными и, приобретя некоторые тео-
ретические знания о ргнуг-бхакти и сиддха-прал, 
попытались зарекомендовать себя как настоящие после-
дователи Махпрабху и Бхактивиноды хкура — и в то же 
время они не оставляют попыток дискредитировать авто-
ритет и квалификацию рлы Прабхупды и рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура! Помимо этого они 
ничего не сделали для распространения дела миссии 
Махпрабху в мире после ухода рлы Бхактивиноды 
хкура в 1914 году. Их единственная задача — попытаться 
опровергнуть парампару Сарасват хкура. В Бенгалии 
противоборствующая сторона не может соревноваться 
с Гауя-махом, который хорошо осведомлен во всех этих 
вопросах и исторически, и в соответствии с страми. Про-
тивоборствующая сторона способна распространить свою 

1  Śrī Gāyatrī Mantrārtha Dīpikā – Illuminations on the Essential Meaning of Śrī 
Gāyatrī, Gosai Publishers ©1999 – прим. переводчика



19

Глава 1 – икш-парампар

ложную концепцию только среди некоторых менее удачли-
вых преданных с Запада, которые имеют более слабую веру 
и знания начального уровня.

Важно понимать, что та парампар, которую Сарасват 
хкур упомянул в своей песне о парампаре, являет-
ся икш-сампрадей, а не дкш-сампрадей. Это также 
означает, что это — Бхгавата-парампар, которая не пола-
гается ни на какие формальности, но полностью опирается 
на содержание, а не на форму. Линия, указанная Сарасват 
хкуром, — это не линия телесной преемственности, 
а признание того, где (и через каких великих вайшавов) 
проявилась концепция чистой преданности. Линия 
Сарасват хкура совершенно не имеет отношения к так 
называемой «родословной» дкш-парампаре, к так называ-
емой «непрерывной» преемственности.

Сторонники противоборствующей стороны утвер-
ждают, что Бхактивинода хкур никогда не упоминал 
икш-гуру-парампару в своих трудах, и поэтому откуда 
могла появиться икш-парампар? К сожалению, проти-
воборствующая сторона представляет только «удобные 
себе» доказательства, а не истину. Из-за этого они упустили 
из виду следующую локу из «Калйа-калпатару»:

дкш-гуру-кп кори мантра-упадеа
корий декхн кша-таттва нирдеа

икш-гуру-бнда кп корий апр
сдхаке икхн сдханер ага-ср

Инициирующий духовный учитель (дкш-гуру) 
проявляет свою беспричинную милость, давая сво-
им ученикам наставления по повторению мантры. 
Тем самым он указывает ученикам путь к истинам, 
относящимся к Верховному Господу, Шри Кше. 
Я считаю, что многочисленные наставляющие духов-
ные учителя (икш-гуру) более важны, поскольку они 



20

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

проявляют больше милосердия, обучая сдхаков всем 
важным аспектам сдхана-бхакти.

Классическим и очевидным примером того, как 
противоборствующая сторона путается в своей концепции 
«родословных» дкш-гуру, является их пренебрежение 
Рагхунтхой дсом Госвм — вплоть до утверждения, 
что «нет никакой дкш-связи между Дсом Госвм 
и Бхактивинодой». Не хочет ли противоборствующая 
сторона предположить, что Бхактивинода не находится 
в линии/парампаре Дса Госвм только потому, что 
дкш-гуру хкура не был в дкш-парампаре от Дса 
Госвм? Да, именно это они и хотят сказать. Мы 
находим такое мышление мирским, ориентированным 
исключительно на форму, недалеким и слепым по 
отношению к богоявленной истине.

Полноценный теизм не всегда бывает проявлен — он 
иногда скрывается из вида, как ручей, уходящий под 
землю, а потом появляется вновь. Когда он скрыт от нашего 
взора и находится в непроявленном состоянии, нас не 
интересует та часть парампары, которая просто содер-
жит формальную традицию, телесную преемственность. 
Наоборот, Сарасват хкур продемонстрировал, что нас 
исключительно должна заботить суть, и мы всегда должны 
быть заняты поисками чистой преданности, где бы она 
ни появлялась, и принимать её как наиглавнейшую цель. 
Для этого он учил нас быть в высшей мере разборчивыми 
и осторожными.

Ниже приводится цитата Хранителя Преданности, 
рлы рдхары Дева-Госвм, подтверждающая при-



21

Глава 1 – икш-парампар

веденные выше утверждения о принятии сущности, а не 
просто формы:

Сама суть гуру-парампары, ученической пре-
емственности, — это икш, духовное учение, 
и везде, где его можно проследить, есть гуру. 
Тот, кто обладает трансцендентным зрением, 
божественным зрением, узнает гуру, где бы он 
ни появился. Тот, кто обладает знанием абсо-
лютной и чистой божественной любви, является 
гуру. В противном случае гуру-парампар — это 
всего лишь телесная парампар, последователь-
ность тел. Тогда кастовые брхмаы, кастовые 
госвм будут продолжать заниматься своим 
ремеслом, потому что тело за телом они получа-
ют мантру. Но их мантра мертва. А нам нужна 
живая мантра, и везде, где мы сможем просле-
дить живую склонность к более высокому типу 
преданного служения, мы обнаружим, что там 
находится наш гуру. Тот, у кого пробудилось 
такое видение, сможет узнать гуру, где бы он ни 
появился («р гуру и его милость»).

Самая высшая в жизни ступень самоосознания (апракта-
гоп-деха) — совершенная форма вечной служанки р 
р Рдхи-Говинды — недешёвое достижение. Реальность 
такова, что лишь немногие готовы заплатить нужную 
цену. Но тем не менее Сарасват хкур предпочитал 
её не снижать; скорее, он показал своим собственным 
пылким примером, что цель жизни может быть достигнута 
теми честными искателями истины, которые не будут 



предаваться самообману (фальшивому подражанию 
процессу сиддха-прал).

Помимо всего прочего то, что Бхактивинода хкур 
передал всемирную проповедническую миссию и место 
рождения Махпрабху (Йогапху), вместе со своими все-
мерными благословениями на успех Сиддхнте Сарасват 
хкуру, делает очевидным факт того, что ученическая 
преемственность Сарасват хкура является истин-
ной преемственностью Бхактивиноды хкура. Именно 
Сарасват хкур послал своих учеников (в особенности 
А. Ч. Бхактиведнту Свм Прабхупду) проповедовать 
Святое Имя по всему миру и утвердить Гауя-вайшавизм, 
и это тоже — факт. Если вы читаете эту статью, то делаете 
это по милости Сиддхнты Сарасват хкура и по милости 
его учеников — потому что именно они принесли сознание 
Кшы на Запад.





«Истинная экада-бхва (сиддха-деха) раскры-
вается по мере перехода человека от болезни духа 
наслаждения к здоровому состоянию служения. Наше 
действительное посвящение в ргнуг-бхакти — это 
посвящение в концепцию божественного рабства».



25

Глава 2. Вечно освобождённый

П еред написанием Главы 1 «икш-парампар» 
мне показали переписку представителя 
противоборствующей стороны, который 

делал конкретные уничижительные заявления о рле 
Бхактисиддхāнте Сарасват хāкуре и его парампаре. Она 
приводится ниже. Представитель противоборствующей 
стороны писал:

О какой связи между Бхактисиддхāнтой 
и Бхактивинодой хāкуром вы говорите? Конеч-
но, связь была, они были отцом и сыном. Но не гуру 
и учеником. Бимāлā Прасāд не уважал рлу 
Бипина Бихари Госвāм, и рла Бхактивинода 
был очень недоволен этим проявлением неу-
важения. По этой причине Бхактивинода 
не дал Бимāлā Прасāду дкшу. Бхактивиноду 
также не устраивала жёсткая критика Бимāлой 
Прасадом многих Гауя-вайшавов.

Вы говорите, что рла Бхактивинода нашёл 
ведущего его вайшава в рле Джаганнāтхе 
дāсе Бāбāдж, а не в своём дкшā-гуру? Это ложь!! 
... Джаганнāтха дāс Бāбāдж был его икш-гуру, 
но это не значит, что его положение было выше 
положения его дкшā-гуру. Мне посчастливи-
лось получить посвящение в дкшā-парампару 
рлы Бхактивиноды, и поэтому я знаю, что 
такое его парампарā. Джаганнāтха дāс Бāбāдж 
в неё не входит. ... Не существует такой вещи, 



26

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

как «икш-парампарā», как нечто независи-
мое от дкши. В других вайшавских сампрадāях 
неразрывная линия дкши и есть гуру-парампарā. 
Там нет «бхāгавата-парампары». В линии 
Гауев (за пределами Гауя-маха, ИСККОН 
и так далее) вы также не найдете поддерж-
ки этому. Но это может быть трудно принять, 
если вы хотите быть последователем линии 
рлы Бхактисиддхāнты.

Именно это заявление противоборствующей стороны 
первым привлекло моё внимание и положило начало 
написанию главы 1 «икш-парампар» в виде ответа 
на их заблуждения. Вместо того чтобы игнорировать 
заявления противоборствующей стороны как просто 
оскорбительные как для Гауя-маха, так и для ИСККОН, 
что обычно можно было бы сделать, столкнувшись 
с неумными людьми, я решил ответить на их вопросы, 
опровергнуть их аргументы и разоблачить их ложные 
концепции относительно стр и некоторых важных 
исторических событий в этом отношении. Теперь, когда 
данная тема вышла в открытый доступ в Интернете, 
мы считаем необходимым продолжить разоблачение 
всех заблуждений противоборствующей стороны. 
Без сомнения, противоборствующая сторона имеет сотни 
ложных концепций, и поэтому наша работа может быть 
не завершена в этой статье или даже в этой жизни.

После появления первой статьи представитель последо-
вателей Лалиты Прасāда хāкура написал несколько слов, 
отвергая её, а затем резюмировал, заявив: «Вышеизложен-
ным я продемонстрировал несостоятельность обвинений и 
ложные концепции Нарасигхи Свм».

Мы не будем так легко соглашаться с этим аргументом. 
Противоборствующая сторона не смогла продемонстриро-



27

Глава 2 – Вечно освобождённый

вать ничего существенного — и они не опровергли ни одно 
из наших утверждений, приведенных в предыдущей статье, 
в которой мы показали: 1– что парампар Сарасват хāкура 
в действительности берет своё начало от Бхактивиноды 
хāкура и Джаганнāтхи дāса Бāбāдж, а не от Бипина 
Бихари Госвāм; 2 – что Бхактивинода хāкур принял дкшу 
от Бипина Бихари Госвāм только для приличия; 3 – что 
Бипин Бихари Госвāм действительно отверг Бхактивиноду 
хāкура (о чем напечатал в газете «Гаургасевка 
патрика» в 1919 году) по причине того, что хāкур пропо-
ведовал то, что Госвāм считал неправдой — относительно 
места рождения Махāпрабху в Мāйāпуре, а не в Навадвпе; 
4 – что Бипин Бихари Госвāм оскорбил Рагхунāтху дāса 
Госвāм, считая его рожденным в низшей касте; 5 – что 
Сарасват хāкур победил Бипина Бихари Госвāм 
в дебатах о брхмаах и вайшавах в Мидинпуре; 6 – что 
Бипин Бихари Госвāм имел репутацию вайшава со 
сравнительно низкой адхикр; 7 – что Сарасват хāкур 
реинициировал ведущего ученика Бипина Бихари Госвāм, 
тем самым продемонстрировав своё полное пренебрежение 
идеей о том, что Госвāм был гуру Бхактивиноды хāкура; 
8 – что Бхактивинода был очень доволен проповедью 
Сарасват хāкура и дал ему свои полные благословения 
на одоление всех видов ложных философских концепций, 
на закрепление места рождения Махāпрабху в Мāйāпуре и 
на утверждение божественного учения о чистом преданном 
служении во всем мире (дайва-варнрамы); 9 – что экада-
бхва, как ее практикуют последователи Лалиты Прасāда 
хāкура, является спекулятивными домыслами; 10 – что 
харинма, как ее объяснил Кавирāджа Госвāм в своём 
комментарии к «Кша-крамрите», — это более высокий 
процесс, чем экада-бхва; 11 – что икш-парампарā — это 
сад-гуру-парампарā, а не просто линия телесной преем-
ственности (дкшā-парампарā); и 12 – что человек получает 



28

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

разрешение вступить в процесс ргнуг-бхакти во время 
инициации в парампару Сарасват хāкура.

Все эти пункты были обстоятельно изложены в нашей 
первой статье, но ни один из них противоборствующая 
сторона не смогла должным образом опровергнуть. Скорее 
они просто свалили без разбору в одну кучу разные фразы 
оттуда и отсюда в надежде сохранить лицо. Конечно, 
противоборствующей стороне трудно проглотить такую 
горькую пилюлю, но они приняли иллюзорную парампару 
тел и мёртвых мантр.

Мы хотели бы дать дальнейшее объяснение некоторым 
дополнительным моментам, которые касаются ложных 
представлений противоборствующей стороны о парампаре 
рлы Бхактивиноды, о Сарасват хāкуре и истинном 
процессе достижения совершенства в сознании Кшы.

По мнению противоборствующей стороны, Бхактивинода 
хāкур был обусловленной душой (нитйа-баддхой), кото-
рая из-за обусловленности была сбита с толку тремя 
принципами материальной природы и подвергалась 
последствиям греховной деятельности в начале его жизни. 
В качестве основного источника информации по этому 
вопросу противоборствующая сторона называет короткую 
автобиографию под названием «Сваликхита-дживāн», 
в которой Бхактивинода кратко описывает события своей 
жизни в хронологическом порядке вплоть до своего отхода 
от дел. В этой книге почти ничего не упоминается о чистом 
преданном служении. Первоначально книга была пись-
мом, написанным Бхактивинодой своему сыну Лалите 
Прасду, когда мальчику было всего 15 лет. В этом письме 
многое было описано из прежнего образа жизни и харак-
тера поведения хāкура до того, как его миссия и причина 
нисхождения проявились полностью. В нём Бхактивинода 
рассказывает о своих старых привычках употреблять неве-



29

Глава 2 – Вечно освобождённый

гетарианскую пищу, о том, что он был мйвад и так далее. 
Противоборствующая сторона использует это письмо, 
как свидетельство, что хāкур был обусловленной душой 
до встречи с Бипином Бихари Госвāм.

Сторонники противоборствующей стороны продол-
жают свою мысль и заключают, что только по милости 
Бипина Бихари Госвāм хāкур стал освобождённой 
душой, такой, которая имеет квалификацию получить 
враджа-бхакти. Далее они пытаются доказать это, цитируя 
«Навадвпа-бхва-тарангу», где Анага-маджар принима-
ет рлу Бхактивиноду (Кмлу-маджар) и представляет 
Рпе-маджар как нава-дс (вновь прибывшую).

р-рпа-маджар-пране вар мар
болибе э нава-дс сакх лалитра

камала-маджар-нма гаургаика-гати
кп кориʼ дехо эбе рга-мрге гати

На вопрос р Рпы-маджар моя госпожа 
Анага-маджар ответит: «Эта новая дси будет заня-
та служением Лалите-cакх. Ее зовут Кмл-маджар, 
и она очень предана р Гаурге. Пожалуйста, будь 
милостива и позволь ей войти в поток спонтанного пре-
данного служения нашим Светлостям.

Противоборствующая сторона утверждает, что этот стих 
доказывает, что Бхактивинода не был нитйа-сиддхой 
(вечно освобождённой душой), иначе он не называл бы себя 
нава-дс. Далее они заключают, что то, что Анага-маджар 
представила хāкура р Рпе-маджар, ещё раз 
демонстрирует, что парампар Бхактивиноды идет по линии 
Нитйāнанды-паривāры: от Джāхнав Дев к Бипину Бихари 
Госвāм в непрерывающейся дкшā-парампаре. Джāхнав 
Дев является Анага-маджар в Кша-лле, и поэтому 
они утверждают, что это наглядно показывает, что именно 



30

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

по милости Бипина Бихари Госвāм хāкур получил доступ 
через Анагу-маджар в вечные игры Рāдхи-Кшы.

Однако концепция Сарасват хāкура диаметрально про-
тивоположна концепции последователей Лалиты Прасāда 
хāкура. Сарасват хāкур считал Бхактивиноду хāкура 
нитйа-сиддхой, вечно освобождённым. Он ни на мгновение 
не принимал Бхактивиноду за своего отца — что уж гово-
рить о том, чтобы считать Бхактивиноду обусловленной 
душой. Сарасват хāкур всегда считал Бхактивиноду 
своим гуру (сад-гуру — вечным гуру). На самом деле он всегда 
видел Бхактивиноду и говорил о нём как о находящемся на 
высшем уровне гуру-таттвы — как о наделённом полномо-
чиями представителе р Рāдхики.

Как уже упоминалось в нашей первой статье, Лалита 
Прасāд хāкур думал о Бхактивиноде как о бāбе (отце). Тот 
факт, что Лалита Прасāд хāкур видел в Бхактивиноде бāбу, 
становится очевидным в начале «Свалихита-дживāн», 
где он пишет:

Мой почтенный отец приказал мне не злоупо-
треблять тем, что он мне написал. Таково было 
его мне указание. Вот почему я не могу давать эту 
книгу обычным людям. Только тот, кто облада-
ет полной любовью и верой в моего отца, может 
читать это произведение. Если кто-то прочтет 
это издание и начнёт критиковать моего отца, то 
он сам несет за это ответственность, но не я.

В отличие от этого, Сарасват хāкур не считал 
Бхактивиноду хāкура «отцом» — он воспринимал его 
только как гуру. Он также не видел в жизни Бхактивиноды 
ничего так называемого мирского, что указывало бы на то, 
что хāкур когда-либо был обусловленной душой. Таким 
образом, Сарасват хāкур не придавал никакого значения 
книге «Свалихита-дживāн».



31

Глава 2 – Вечно освобождённый

Цитата из «Навадвпа-бхва-таранги», в кото-
рой Анага-маджар принимает Бхактивиноду 
(Кмлу-маджар) и представляет Рпе-маджар как 
нава-дс (вновь прибывшую), показывает, однако, что 
Бхактивинода поддерживает близкие дружеские отноше-
ния с Анагой-маджар в вечных играх (апракаа-лле). То, 
что его называют нава-дс (вновь прибывшая), не является 
доказательством того, что он раньше был обусловленной 
душой, но скорее описание того, что он — это нава-дс, дано 
с целью показать нам, как член нашей сампради на стадии 
совершенства (сварпа-сиддхи) будет принят в божественные 
игры Господа. Поскольку сторонники противоборствующей 
стороны являются жертвами неправильного процесса и не 
приемлют практик чистой преданности (уддха-бхакти), 
они не имеют доступа к этому пониманию.

В хронологии произведений любого автора есте-
ственно ожидать, что более поздние произведения будут 
отражать наиболее глубокие его мысли и разработки. 
В связи с этим мы ссылаемся на последнюю книгу, напи-
санную Бхактивинодой хāкуром в 1907 году, а именно: 
«Сва-нийама-двад-шакам», «12 строф моих добро-
вольных регулирующих принципов». В первой строфе 
Бхактивинода особо упоминает линию рлы Рпы 
Госвāм (Рпы-маджар) и преданных его ученической 
преемственности. Там он говорит:

гурау ри-гаурге тад-удита-субхакти-пракарае
ач-сунор-лл-викасита-сутрте ниджа-манау

харер нами прешхе хари-титхишу рпнуга-джане
ука-прокте стре прати-джани ммст кхалу рати

Третья строка, харер нами прешхе хари-титхишу рпнуга-
джане, дает особую ссылку на линию Рпы Госвāм и его 
последователей словами рпнуга-джане. Бхактивинода 



32

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

в своём настроении естественного смирения молит 
о том, чтобы когда бы и где бы он ни родился, он просто 
желал бы, чтобы его любовное влечение и привязанность 
к линии Рпы Госвāм и его последователей оставались 
непоколебимыми.

Однако противоборствующая сторона не уделяет 
серьёзного внимания положению рлы Рпы Госвāм 
в ученической преемственности Бхактивиноды хāкура, 
несмотря на то, что р Чайтанья Махāпрабху лично 
назначил Рпу раса-āчāрьей. Рпа Госвāм просто-напросто 
не занимает главенствующего положения в их размышлени-
ях или понимании процесса ргнуг-бхакти. До появления 
Бхактивиноды хāкура никто из противоборствующей сто-
роны не называл себя рпанугой или последователем рлы 
Рпы Госвāм. Этот термин «рпануга» был введен в обиход 
уже в наше время Бхактивинодой хāкуром. Противо-
борствующая сторона предпочитает перешагнуть через 
все 269 стихов «Бхакти-расāмта-синдху» Рпы Госвāм 
и немедленно войти во внутреннюю садхāну рāгāнуги, оста-
вив позади необходимую практику ваидхи-бхакти. Это 
равносильно духовному тупику.

Из чтения литературы противоборствующей стороны 
нельзя почерпнуть и крупицы правильной концепции, 
необходимой для ргнуг-бхакти. Можно прочесть такие 
книги, как «Почему Чайтанья Махāпрабху пришёл и что 
Он пришёл дать» и «Навадвпа-враджа-мāдхур» от корки 
до корки, так и не осознав, что жизнь божественной 
любви, которую пришёл дать р Чайтанья, основана 
на жертве! Получение наслаждения от лл Рāдхи-Кшы 
прямо СЕЙЧАС, в то время как человек ещё находится на 
стадии бхаджана-крийи (практики), и у него отсутствует 
надлежащая квалификация (анартха-нивтти, нишх 
и ручи), — это тот душок, которым пропитано сборище про-



33

Глава 2 – Вечно освобождённый

тивоборствующей стороны. Прежде чем человек сможет 
выйти на уровень более возвышенных тем, он должен сна-
чала принять жизнь божественного рабства — такова была 
концепция Бхактисиддхāнты Сарасват хāкура. Истинная 
экада-бхва (сиддха-деха) раскрывается по мере пере-
хода человека от болезни духа наслаждения к здоровому 
состоянию служения. Наше действительное посвящение 
в ргнуг-бхакти — это посвящение в концепцию боже-
ственного рабства.

Нужно всегда держать высшую концепцию высоко над 
головой и поклоняться ей с некоторого расстояния:

пджла ргапатха гаурава-бхаге
маттала сдху джана вишайя ранге

Эта лока была составлена Сарасват хāкуром, и она 
описывает особый тип положения, который должен быть 
принят всеми сдхаками (преданными на стадии практики). 
С некоторого расстояния и с более низкого положения мы 
должны оказывать глубочайшее почтение высшей сфере. 
Показное подражание высшим чувствам божественной 
любви привнесет только отрицательный результат 
в жизнь практикующего преданного. Подражания всегда 
следует избегать. Экада-бхва, которую практикует 
противоборствующая сторона, несомненно, относится 
к категории подражания. (Воображаемый процесс экада-
бхвы, практикуемый противоборствующей стороной, 
состоит из получения следующих одиннадцати пунктов 
информации о так называемых вечных отношениях 
с Кшой от так называемого гуру: самбандха — отношения, 
вайаса — возраст, нма — имя, рпа — форма, йутха — группа, 
веша — одежда, аджна — приказы, васа-стхана — место 
жительства, сев — служение, паракастха — высшее 
стремление и палйа-дси-бхва — настроение находящейся 
под защитой служанки.)



34

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Чтобы поддержать свою ложную концепцию о получе-
нии экада-бхвы при инициации, противоборствующая 
сторона цитируют следующий стих из «Бхакти-сандарбхи», 
Ануччхеда 283, текст 20:

дивйа джна хй атра рмати мантре бхагават-сварпа-
джнам

тена бхагават самбандха-виеша-джна ча

Слова дивйа джна (трансцендентное знание) 
здесь относятся к описаниям трансцендентной формы 
Господа в священных мантрах. Повторение этих мантр 
устанавливает отношения с Всевышним Господом. Термин 
виеша-джна здесь относится к определенному знанию 
особых взаимоотношений с этим Господом.

Но противоборствующая сторона каким-то образом 
интерпретирует это как получение экада-бхвы. Как 
же из тена бхагават самбандха-виеша-джна ча 
делается вывод об экада-бхве? Это всего лишь игра их 
воображения. Экада-бхва на самом деле относится 
к прайоджана-таттве (высшей стадии осознания). Про-
тивоборствующая сторона хочет удалить слово самбандха 
(указывающее на начальную стадию знания — на фунда-
ментальное знание) и утвердить свою интерпретацию, тем 
самым сделав экада-бхву частью самбандха-джны. 
Вместо того чтобы пройти настоящий процесс очище-
ния, они хотят получить прайоджану, находясь на стадии 
ваидхи-бхакти, оставив без внимания абхидейу, или 
средства достижения.

Последователи Сарасват хāкура, безусловно, 
не лишены дивйа джна или виеша-джна. 
Важным доказательством этого факта является то, что 
последователи Сарасват хāкура проникли в смысл 
мантр, упомянутых в приведенном выше стихе, таких как 



35

Глава 2 – Вечно освобождённый

брахма-гйатр, гуру-гйатр, гаура-гйатр, гопла-ман-
тра, кма-гйатр и саннйса-гйатр (мантра рга-мрга), 
до таких глубин, которые никогда прежде не открывались. 
В комментариях к этим мантрам последователи Сарасват 
хāкура по его милости установили вершину божественных 
истин относительно поклонения р р Рдхе-Кше 
и р Чайтанье Махпрабху. Таким образом они продемон-
стрировали, что их линия передачи является божественной 
преемственностью враджа-премы в парампаре Бхактивиноды 
хāкура и рлы Рпы Госвāм. Чтобы убедить наших 
читателей в этом смелом утверждении, мы приглашаем 
вас прочитать книгу «р Гйатр-мантрртха-дипк», 
изданную Госай Паблишерз[1].

р Чайтанья Махпрабху учил самбандха-
джне Сантану Госвāм (Рати/Лавагу-маджар) 
и абхидейа-джне Рпу Госвāм (Рпу-маджар), но мы 
не видим, чтобы Махпрабху дал экада-бхву кому-либо 
из них, излагая Свои как общие, так и конкретные настав-
ления — как это предполагают последователи Лалиты 
Прасда хāкура. Тем не менее если человек искренне 
следует наставлениям, данным как Сантане Госвāм, 
так и Рпе Госвāм, он, несомненно, постепенно придет 
к стадии прайоджаны (совершенства), на которой и откро-
ется экада-бхва.

Еще один интересный момент, на который следует обра-
тить внимание, заключается в том, что процитированный 
выше стих из «Бхакти-сандарбхи» находится в разделе, 
посвященном поклонению Божествам. Там Джва Госвāм 
рекомендует домохозяевам поклоняться Божествам, 
и даётся ссылка на Падма-пуру, раздел Уттара-кхаа, 
в котором дан совет, что для богатых домохозяев путь 
поклонения Божествам является самым важным.

1  Śrī Gāyatrī Mantrārtha Dīpikā – Illuminations on the Essential Meaning of Śrī 
Gāyatrī, Gosai Publishers ©1999 – прим. переводчика



36

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Обсуждая недостатки подражания экада-бхве, сле-
дует также отметить, что противоборствующая сторона 
часто рекомендует практику сдхарани-карон как стимул 
для экада-бхвы. Практика сдхарани-карон представляет 
собой процесс посещения драматических представлений, 
известных как раса-ллы. Противоборствующая сторона 
с энтузиазмом говорит о пользе просмотра таких лл-драм, 
так как они пробуждают в человеке вечные любовные 
чувства (бхвы) к Кше в мдхурйа-расе. Пробуждение, 
по их словам, достигается путем отождествления себя 
с одним из актеров и, таким образом, переживания изо-
бражаемых чувств. Поэтому они иногда устраивают шоу 
из пролития слёз и проявления других телесных призна-
ков бхвы. Мы указываем здесь на очевидное: их процесс 
сдхарани-карон — имитация. Кто-то может спросить: «Что 
плохого в том, что неофиты смотрят раса-лл-драмы?» 
Ответ заключается в том, что если человек ещё не утвер-
дился в трансцендентности (нишхе, ручи или акти), 
созерцание раса-лл только пробудит в нём мирские чувства 
любви, которые являются чувствами премы (божественной 
любви), скрытыми под похотью. Когда это происходит, 
всё извращается, и человек может навсегда потерять свою 
самую высокую перспективу. Что уж говорить о потере 
нашей высшей перспективы — те, кто являются вечными 
обитателями божественного мира, сами преградят нам 
вход туда из-за того, что мы совершили такие оскорбле-
ния. А когда есть имитация, будут совершаться только 
оскорбления. Эти оскорбления возьмут на заметку в кругу 
наблюдателей высшей сферы, и они вынесут вердикт 
о нашей дисквалификации, сочтя, что мы преступни-
ки и непригодны. Это сработает против нас и помешает 
нашему будущему прогрессу.

Наш Гуру Махрдж, рла А. Ч. Бхактиведнта Свми 
Прабхупда, однажды во Виндване дал нам комментарий 



37

Глава 2 – Вечно освобождённый

на этот процесс сдхарани-карон, в котором сказал: «Тот, 
кто уже осознал раса-ллу, может пойти посмотреть такие 
представления, а иначе — нет». Также известно, что такие 
лл-драмы должны разыгрываться чистыми преданными, 
чтобы проявились настоящие чувства (бхвы). Этот момент 
противоборствующая сторона также упускает из виду 
и охотно идёт на лл-драмы, разыгрываемые обычными 
обусловленными душами. Таким образом, от начала и до 
конца — это процесс обмана. И процесс самообмана.

Некоторые преданные в ИСККОН готовы признать, что 
есть две ветви, исходящие из парампары Бхактивиноды. 
Одна из них — харинма и дайва-варрама, представлен-
ная линией Сарасват хāкура, а другая — экада-бхва 
(сиддха-прал), представленная Лалитой Прас-
дом хāкуром. Эти преданные, из-за отсутствия 
правильного понимания, иногда заключают, что это — два 
параллельных пути: один идет от дкшā-связи Бхактиви-
ноды (от Бипина Бихари Госвāм), а другой идет от его 
икш-связи (от Джаганнāтхи дāса Бāбāдж). Однако эта 
идея полностью отвергается Гауя-махом. Процесс 
сиддха-прал, упомянутый Кавирāджей Госвāм в его 
комментарии к «Кша-крмте», отличается от про-
цесса сиддха-прал, который практикуют последователи 
Лалиты Прасāда хāкура, и поэтому путь противоборству-
ющей стороны является непригодным.

Преданные должны знать, что противоборствую-
щая сторона, несмотря на то, что её сторонники иногда 
цитируют книги шести Госвāм в поддержку своей кон-
цепции, не находится в рпнуга-парампаре, ученической 
преемственности Рпы Госвāм (Рпы-маджар). Про-
тивоборствующая сторона начинает свою парампару от 
Нитйāнанды Прабху, затем она идет к Джāхнав Дев 
и далее к Бипину Бихари Госвāм. Таким образом, шесть 
Госвāм не входят в их парампару.



38

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Сторонники противоборствующей стороны иногда гово-
рят, что Сарасват хāкур был махā-бхāгаватой, великим 
преданным. Это они говорят для удобства, чтобы выкрутит-
ся, когда их загоняют в угол. Что они на самом деле думают 
о Сарасват хāкуре, видно из заявления их представителя, 
процитированного в начале этой статьи.

Когда противоборствующая сторона, казалось бы, 
проявляет уважение к Сарасват хāкуру, говоря, что он 
махā-бхāгавата, на самом деле, это — скрытая критика. 
Истинный смысл того, что они говорят, состоит в том, 
что они считают его только проповедником йуга-дхармы 
(харинāмы) и преданным аспекта Нāрāйаы р Чайтаньи 
Махпрабху, а не членом лагеря Враджа. В представлении 
противоборствующей стороны харинма отличается от 
ргнуг-бхакти, и поэтому они намекают, что Сарасват 
хāкур, хоть он и очень хорошо проповедовал йуга-дхарму, 
не может дать надлежащей концепции враджа-бхакти. 
Из-за этого, говорят они, его последователи могут достичь 
только премы Вайкухи, но не премы Кшы во Врадже. 
Противоборствующая сторона подчеркивает этим, что, 
поскольку Сарасват хāкур не получил экада-бхву от 
Бхактивиноды, ему был дан вход только на Вайкуху.

Говоря, что Сарасват хāкур может дать только прему 
Вайкухи, противоборствующая сторона косвенно наме-
кает и на то, что Гаура Киора дс Бāбāдж, сиддха-пуруша 
и вечный обитатель Враджа, Гуа-маджар, не даровал 
концепцию Враджа-бхакти своему ученику Сарасват 
хāкуру. Именно здесь противоборствующая сторона совер-
шает одну из своих самых больших ошибок.

В этой связи есть хорошая история о том, что Сарасват 
хāкур был человеком Вайкухи, а также и человеком 
Враджа:



39

Глава 2 – Вечно освобождённый

Однажды один вайшав-канишха-адхикāр 
проводил некоторое время в Мāйāпуре в обще-
стве Сарасват хāкура. Через несколько дней 
этот человек отправился в Навадвпу, чтобы 
пообщаться с Гаурой Киорой дсом Бāбāдж. 
Услышав, что он приехал из Мāйāпура, Бāбāдж 
очень обрадовался и попросил рассказать 
о Мāйāпуре. Тот ответил, что больше не поедет 
в Мāйāпур, потому что сам Сарасват и его 
окружение — люди Вайкухи. Их интересует 
только настроение айварйи, у них нет настро-
ения Враджа. Услышав эти слова, Бāбāдж 
Махāрāдж испытал сильное отвращение и отру-
гал того человека за его глупость и оскорбление 
лотосных стоп чистого вайшава. Бāбāдж 
сказал: «Смешно, когда воробей пытается пере-
сечь океан. Если ты серьёзно относишься к жизни 
во Врадже, перестань критиковать чистых пре-
данных. Ты думаешь, что получишь информацию 
о Вайкухе из преисподней? Сарасват находит-
ся на Вайкухе, и он также живет во Вндāване. 
А ты в настоящее время сидишь на коленях 
у ведьмы Мāйи. Как ты узнаешь Сарасват 
Враджа? У тебя нет глаз, чтобы увидеть, как 
Бхактивинода и Сарасват Прабху подали 
пример совершения хари-бхаджана с чистыми 
экстатическими эмоциями.

Наивысшая экада-бхва, которой можно достичь, — это 
положение служанки-маджар в стане рмат Рāдхāрā. 
На самом деле это и была бхāва Сарасват хāкура. В этой 
связи есть короткий эпизод, который показывает, что 
Сарасват хāкур (Найанамаи-маджар) действительно 
находился в маджар-бхāве:



40

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

В Навадвпе жил очень известный и почи-
таемый святой-вайшав по имени Вамсдāс 
Бāбāдж Махāрāдж. Все вайшавы считали 
Вамсдāса сиддха-пурушей (совершенной душой). 
У Вамсдāса были особые нежные отношения 
со рлой Сарасват хāкуром. Сарасват 
хāкур иногда навещал Вамсдāса в его месте 
бхаджана в Навадвпе. Видя, как приближает-
ся Сарасват, Вамсдāс очень громко кричал: 
«О, маджар (Найанамаи-маджар) пришла! 
Придёт ли также Рāдхā? Она придёт, Она придёт!»

Противоборствующая сторона считает, что и Бхактивинода, 
и Сарасват хāкур были обусловленными душами. Оба 
эти вывода полностью отвергаются как Гауя-махом, 
так и ИСККОН. Одних только слов Вамсдāса достаточно, 
чтобы подтвердить положение Сарасват хāкура 
в маджар-бхāве — при условии, что у человека есть вера 
в слова великих святых:

йасйа деве пар бхактир, йатх-деве татх гурау
тасйаите катхит хи артх, праканте махтмана

Только тем великим душам, которые верят и в Госпо-
да, и в духовного учителя, автоматически открывается 
весь смысл ведического знания.[2]

Наш Гуру Махрдж, рла А. Ч. Бхактиведнта Свми 
Прабхупда, говорил, что Сарасват хāкур был «человеком 
с Вайкухи». Смысл этого утверждения в том, что 
Сарасват хāкур был выше всех мирских расчётов 
и обозначений. Он спустился в этот мир в р Кшетра 
Джаганнāтха Пур, чтобы рассеять невежество, скрывшее 
учение р Чайтаньи Махāпрабху, и раскрыть игры 
Верховного Господа. Таково значение имени, которое дал 

2  «ветватара Упанишада», 6.38 – прим. переводчика



41

Глава 2 – Вечно освобождённый

ему отец, — Бимāлā Прасāд. Бимāлā Дев — это йогамāйā, 
энергия Господа Джаганнāтхи, и именно Бимāлā Дев 
проявляет игры Джаганнāтхи. Таким образом, Бимāлā 
Прасāд подразумевает того, кто снизошел благодаря 
внутренней энергии (антарага-акти). Беда сторонников 
противоборствующей стороны в том, что они не могут 
увидеть эту истину.

Величайший недостаток противоборствующей стороны 
состоит в том, что у них нет полной веры в то, что Святое 
Имя Кшы может проявить сиддха-сварпу (вечно совершен-
ную форму) человека. На самом деле противоборствующей 
стороне не хватает веры в Святое Имя Кшы. Более того, 
они считают, что достижение божественного созна-
ния — это восходящий процесс. Это неправильно — одной 
только практикой нельзя достичь божественного сознания. 
Божественное сознание — это сверхсубъективный уровень 
реальности, и Он оставляет за собой право открывать Себя 
Своему преданному. Это — нисходящий процесс. Истин-
ное знание экада-бхвы — это не так называемое знание 
отношений, рпы, нмы и так далее, которое передаёт 
обусловленной душе так называемый гуру, а фактическое 
достижение экада-бхвы, осуществляемое нисхождением 
Святого Имени — когда повторяют Имя с чистой беспри-
месной любовью и преданностью без малейшего следа 
желания кмы (наслаждения) или мокши (освобождения). 
Это — метод достижения совершенства, рекомендованный 
р Чайтаньей Махпрабху в «икшшакам» — пара-
виджайате ри-кша-сакртанам.

Бхактивинода хāкур и сам подвергал суровой крити-
ке образ мысли тех, кто хочет перепрыгнуть на высший 
уровень, пренебрегая благоприятным процессом вос-
певания Святого Имени. Мы находим следующее место 
в «Калйа-калпатару», песня 18, стих 4:



42

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

н мниле су-бхаджана, сдху-саге сакртан
ан кориле нирджане смараа

н ухй вкшопари, тнни пхал дхориʼ
душа-пхал кориле арджан

Но твоя идея, дорогой ум, состоит в том, чтобы пре-
небречь лучшим и наиболее благоприятным методом 
поклонения Кше, а именно совместным воспеванием 
Его Святых Имён в обществе чистых преданных. И ты 
даже не пытаешься помнить о нём в уединённом месте. 
Твоё отношение подобно попытке с помощью силы 
сорвать плоды с дерева, прыгая за ними с земли. Вместо 
того, чтобы взобраться на дерево и должным образом 
собрать сладкие, созревшие плоды с его верхушки, ты 
просто добываешь кислые, незрелые плоды в процессе 
таких прыжков.

Можно написать сотни статей, опровергающих 
заблуждения сахаджиев и противоборствующей стороны, 
поскольку Сарасват хāкур дал нам для этого вдохновение 
и мужество. Он сам написал сотни стихов и прочитал тысячи 
лекций, разбивая все виды ложных концепций, чтобы 
искренние души могли идти по пути чистого преданного 
служения. Однако представители противоборствующей 
стороны рассматривали такую деятельность как 
более низкий уровень служения Всевышнему Господу. 
К сожалению, именно они являются проигравшими — как 
сказал Гаура Киора дс Бāбāдж: «У них нет глаз, 
чтобы увидеть, как Бхактивинода и Сарасват Прабху 
подали пример совершения хари-бхаджана с чистыми 
экстатическими эмоциями». То, что у них нет глаз, чтобы 
видеть, означает, что противоборствующая сторона слепа 
к самопроявленным духовным истинам.



43

Глава 2 – Вечно освобождённый

Настоящая божественная жизнь Сарасват хāкура опи-
сана в следующих двух стихах:

намасте гаура-в-р-мртайе дна-трие
рпнуга-вируддхпасиддхнта-дхвнта-хрие

В глубоком почтении я склоняюсь перед тобой, 
воплощением учения р Чайтаньи Махпрабху. 
О спаситель падших душ, ты нетерпим к любому утверж-
дению, которое противоречит сиддхнте, изложенной 
рлой Рпой Госвāм.[3]

никхила-бхувана-мй-чхиннвиччхинна-карттр
вибубха-бахула-мгй-мукти-моханта-дхттри
итхилита-видхи-рг-рдхйа-рдхеа-дхн
виласту хди нитйа бхактисиддхнта-вн

Своим первым шагом он разбил на куски весь 
мир эксплуатации, а вторым сокрушил выдумки 
учёных о спасении и освобождении. Третьим — он 
смягчил ваидхи-бхакти прикосновением рга-мрги, 
божественной любви. Поднимая нас за пределы 
Вайкухи, он познакомил нас с высшим поклонением 
р Рдхе и Говинде.

С мягкостью Вндвана внутри и твёрдостью вои-
на-разрушителя снаружи он создал хаос в мире, 
сражаясь с каждым и всеми. В одиночку сражать-
ся со всем миром и крушить всё на части — такова 
была его внешняя позиция. А вторая его позиция 
заключалась в том, чтобы прекратить тщеславные иссле-
дования учёных и докторов различных направлений 
научной мысли; и третья — свести к минимуму и 
ослабить величие поклонения Нрйае и утвердить 
служение Рдхе-Говинде как высшее достижение. Служа 

3  Отрывок из пранма-мантры Бахктисиддхнты Сарасват Госвм 
Прабхупды – прим. переводчика



Рдхе-Говинде, он заставил царство любви спуститься 
на наш уровень, определив поток божественной любви 
из сердца как самое дорогое.

Такова была его судьба — настоящая жизнь рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура. Пусть его боже-
ственное учение вечно танцует в глубине наших 
сердец![4] 

4  Поэма о Бхктисиддхнте Сарасват Госвм Прабхупде, написанная 
рлой рдхаром Девом-Госвм Махрджем – прим. переводчика





 «Анурга означает уровень непосредственного 
практического познания мира Абсолютной Боже-
ственной Реальности, и на нём само это познание 
является высшим подтверждением. стра только 
указывает путь».



47

Глава 3. стры: благотворное 
руководство

О дновременно с появлением в Интернете 
статей «икш-парампар» и «Вечно осво-
бождённый» произошла очередная атака 

на Гауя-мах и ИСККОН-парампару, которая велась 
во Вндване — в самый разгар ежегодного фестиваля 
в Мйпуре и Вндване. На этот раз нападки на нашу 
парампару исходили от молодого индийского учёного (быв-
шего члена ИСККОН), который представлял аргументы 
и возражения гуру противоборствующей стороны — пожи-
лого учёного-индуиста. Как оказалось, по их мнению, даже 
Бхактивинода хкур не является авторитетным, что уж 
говорить о Сарасват хкуре и его последователях.

Вскоре после этого я получил несколько писем 
по электронной почте от одного вайшава из Вндвана, 
в которых он информировал меня об обвинениях против 
рлы Бхактивиноды хкура, рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура, рлы А. Ч. Бхактиведнты Свм 
Прабхупды и их соответствующих миссий.

Для получения подтверждения обвинений, выдвигае-
мых противоборствующей стороной во Вндване против 
нашей гуру-парампары, мы отправили туда двух брахмачр, 
чтобы они взяли интервью у представителя противобор-
ствующей стороны. И нам удалось получить информацию 
из первых рук о пропаганде против нашей гуру-парампары. 
Это уже были не слухи — противоборствующая сторона 
во Вндване вела кампанию, направленную на то, чтобы 
подорвать веру невинных преданных, принявших прибежи-
ще у нашей гуру-варги.



48

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Большая часть критики противоборствующей сторо-
ны было направлено против рлы А. Ч. Бхактиведнты 
Свм Прабхупды и ИСККОН. То тут, то там был приплетён 
и Гауя-мах. Представитель противоборствующей 
стороны выдвигал серьёзные возражения против проповед-
нической миссии и сиддхнты Сарасват хкура, а также 
и Бхактивиноды хкура.

Во многих случаях высказывания противоборству-
ющей стороны во Вндване были возмутительны, 
в других — они основывались на логике или аргументах 
и часто сопровождались ссылками на священные писания. 
Иногда аргументы были даже детскими. Однако во всех 
случаях больше всего бросалось в глаза одно — возраже-
ниям не хватало существа. Отсутствовала сама сущность 
сознания Кшы.

Мы воспроизведём основные пункты возражений про-
тивоборствующей стороны во Вндване против нашей 
парампары, а затем приведём свои комментарии в качестве 
ответа. Мы занимаемся этим по просьбе нескольких обес-
покоенных вайшавов, которые считают, что пропаганда 
противоборствующей стороны во Вндване является недо-
пустимым оскорблением для нашей гуру-парампары.

Прежде чем приступить к основной теме этой статьи, 
мы хотели бы сказать несколько слов, поясняющих нашу 
позицию. Некоторым из наших читателей может пока-
заться, что мы слишком резко высказываемся против 
противоборствующей стороны во Вндване. Если это 
и так, то мы хотели бы отметить, что нападаем не на 
представителей противоборствующей стороны, а только 
на то, что мы воспринимаем как их оскорбления и ложные 
концепции. Мы должны также добавить, что это они пыта-
ются найти недостатки в божественной преемственности 
Бхактивиноды хкура, Сарасват хкура и их последо-



49

Глава 3 – стры: благотворное руководство

вателях — совсем не мы преследуем наших обвинителей 
с целью оскорбить их парампару. Это они напали на нас, 
а не мы на них.

Тем не менее мы хотели бы в какой-то степени оправ-
дать некоторых членов противоборствующей стороны, 
поскольку мы считаем, что не они одни виноваты в том, 
что пришли к своему нынешнему положению, оскорбляю-
щему нашу парампару. Если мы внимательно посмотрим 
на ИСККОН, то обнаружим, что в ИСККОН есть много пре-
данных, которые думают и чувствуют в таком ключе, что 
это способствует настроениям противоборствующей сторо-
ны. Мы полагаем, что это — вина не отдельных лиц, а вина 
учреждения, в котором они приняли прибежище.

Многие старшие члены ИСККОН обеспокоены тем, что 
после ухода рлы А. Ч. Бхактиведнты Свм Прабхупды 
руководство ИСККОН не обучало своих учеников правиль-
ной сиддхнте и практике Гауя-вайшавизма. Похоже 
также, что лидеры придавали слишком большую важность 
внешним достижениям любой ценой, будь ли это цена 
чей-то собственной сдханы или даже достоинство другого 
вайшава, то есть ценой вайшава-апардхи. Мы считаем, 
что это во многом связано с тем, что лидеры ИСККОН пол-
ностью изолировали себя от старших членов Гауя-маха, 
которые сами по себе являются живыми осознавшими себя 
представителями рлы Бхактивиноды хкура и рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура Прабхупды.

Также фактом является и то, что лидеры ИСККОН 
периодически плохо обходились с этим представителем 
противоборствующей стороны во Вндване, да и с дру-
гими представителями из их лагеря, и они, естественно, 
могли затаить обиду на ИСККОН и нашу парампару из-за 
этого негативного опыта. Это, на самом деле, прискорбно. 
Я могу до некоторой степени посочувствовать их тяжёлой 



50

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

участи, но я не собираюсь терпеть их пропаганду против 
тех, кто очень дорог Кше. Мы не испытываем ненависти 
к грешнику — мы ненавидим грех.

Ниже приведены десять пунктов критики нашей 
парампары противоборствующей стороной во Вндване:

1. Только стра (писание) является авторитетом — ни 
один человек не может им быть ни при каких обстоятель-
ствах. Даже Бог следует страм, чтобы подать пример. 
стры существуют для того, чтобы независимые, «луче-
зарные по природе»[1] личности не появлялись.

2. Не существует бхгавата-дкши — бхгавата-дкш не 
имеет логического смысла.

3. Только Кша является лучезарным по природе — ни 
одна душа-джва не может быть такой, потому что «лучезар-
ный по природе» означает, другими словами, независимый.

4. Бхактисиддхнта Сарасват хкур Прабхупда — бун-
тарь, восставший против парампары. Он проигнорировал 
все истинные линии дкши и попытался установить свою 
собственную, придуманную линию, выбрав известные 
имена из истории Гауев.

5. Гуру — это сдхана-сиддха.

6. Мантра — это тайна, которую надлежит раскрыть. 
Её нужно услышать непосредственно от гуру. рла 
Бхактисиддхнта Сарасват хкур Прабхупда, если 
он когда-либо и получал посвящение, то определенно не 
получил брахма-гйатр и саннйса-гйатр. Посколь-
ку его мантры не были получены в истинной цепи 
ученической преемственности, они никогда не принесут 
плодов — сампрадйа вихин йе, мантрс те нишпхала мат 
(Падма Пура).

1  Свайам-джйотих — лучезарный по природе – прим. переводчика



51

Глава 3 – стры: благотворное руководство

7. Мантры, полученные в ИСККОН и Гауя-махе 
во время мантра-дкши, не являются истинными. (Этот 
пункт основан на том, что мантры, которые представи-
тель противоположной стороны получил от своего гуру 
в Гаддхара-паривре, не совпадают с мантрами, дающими-
ся в ИСККОН и Гауя-махе).

8. Харинма-посвящение — это выдумка. Идея дарова-
ния Святого Имени через дкшу не имеет аутентичного 
происхождения.

9. Получение брахма-гйатр (упанйана саскра) явля-
ется частью системы варрамы только в ведической 
традиции и не имеет места в Гауя-линии.

10. Саннйсу нельзя давать в Гауя-линии, это — всего 
лишь необходимая внешняя формальность в ритуальном 
обществе варрамы.

В этой публикации, с благословения нашей гуру-варги, 
мы приступаем к представлению контраргументов и пояс-
нений к доводам против нашей гуру-парампары.

Я предлагаю свои самые смиренные прамы всем 
вайшавам, собравшимся у лотосных стоп нашей 
гуру-парампары, чтобы совершать хари-бхаджан и распро-
странять послание Движения р Кшы-сакртаны. 
Парам-виджайате Шри-Кша-сакртанам! Гаура Харибол!

В этом разделе мы обсудим первый пункт противобор-
ствующей стороны во Вндване, а также кратко упомянем 
второй пункт.

Противоборствующая сторона во Вндване говорит: 
«Только стра является авторитетом — ни один человек 
не может им быть ни при каких обстоятельствах. Даже 
Бог следует страм, чтобы показать пример. стры 
существуют для того, чтобы независимые, «лучезарные по 
природе» личности не появлялись».



52

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Первый пункт противоборствующей стороны во 
Вндване — это подготовительная работа для их попыт-
ки обосновать, что гуру-варга рлы А. Ч. Бхактиведнты 
Свм Прабхупды вела проповедь не в соответствии 
с страми. Противоборствующая сторона во Вндване 
придерживается такого ложного мнения по двум причи-
нам: 1 — они сами не осознали смысла стр и 2 — они не 
в состоянии понять, что чистые вайшавы соответствуют 
страм при любых обстоятельствах. Чистые вайшавы не 
только находятся на одном уровне с страми, но иногда 
и превосходят их. Чистый вайшав может вносить коррек-
тивы в стры, когда и если это необходимо. Это, конечно, 
возможно только по прямому распоряжению Господа, 
но тем не менее это происходит. Мы приведем несколь-
ко примеров и доказательств этому заключению по мере 
развития нашей статьи.

Существует реальная необходимость того, чтобы в чело-
веческом обществе стры были признаны благотворным 
руководством. Тем не менее мы видим, что только те, кто 
обладают божественным видением, могут понять то, что 
скрыто в страх, — то, что стры пытаются нам сказать. 
Для всех, кроме чистых преданных, истина остаётся скры-
той. На самом деле почти все без исключения преданные 
канишха-адикри и мадхйама-адикри редко (если вообще 
когда-либо) понимают истинный смысл или суть стр. 
По крайней мере, вся история индуизма в Индии является 
этому свидетельством.

Вот пример того, как скрытая в страх истина ста-
новится известна только через расик-бхакт, преданных, 
обладающих высшим видением. В «рмад-Бхгаватам», 
квинтэссенции богооткровенной истины, мы не нахо-
дим прямого упоминания имени рмат Рдхр. 
Нам говорят, что «Бхгаватам», от первого до последнего 
стиха, воспевает славу служения рмат Рдхр. 



53

Глава 3 – стры: благотворное руководство

Тем не менее мы не находим прямого упоминания 
о р Рдхике в «Бхгаватам». Так откуда же мы можем 
узнать о подобных вещах? Они раскрываются только через 
литературные труды и объяснения осознавших себя душ. 
Одним только знанием санскритской грамматики нельзя 
раскрыть суть «Бхгаватам», иначе миллионы джн, 
смртов, брхмаов, мйвад и прочих давным-давно 
узнали бы эту самую сокровенную из всех сокровенных 
истин.

Только Кша и Его чистые преданные могут раскрыть 
суть стр. Они могут показать нам, как «Бхгаватам» вос-
певает славу р Рдхики, они могут объяснить нам, что 
«Бхгаватам» является комментарием на брахма-гйатр, 
и они могут доказать нам, что смысл брахма-гйатр — это 
Божественное Служение р Рдхике. Только они могут 
отследить всё это в страх, и поэтому вайшав является 
высшим авторитетом. Через него мы можем видеть и пони-
мать стры. Без вайшава, который бы вёл нас, стра 
статична. Она становится динамичной, активной, когда 
раскрывается чистым вайшавом.

Шесть Госвм прилагали усилия подтвердить все те 
темы, которые раскрыл р Чайтанья Махпрабху Своим 
появлением, цитируя стры. Тем не менее, только удач-
ливые души, обладающие раддхой (верой), приняли их 
свидетельства. Напротив, многие учёные люди отвергли 
труды шести Госвм и даже доходили до того, что называли 
р Джву Госвм чрьей-отщепенцем или мятежником.

В недалеком прошлом некоторые учёные (например, 
Гиридхара Лал Госвм) критиковали чрьев, подобных 
р Джве Госвм, считая, что у них нет правильного 
понимания стр. Подобным же образом в этом десяти-
летии мы встречаем некоторых так называемых учёных, 
критикующих обоснованность произведений чрьев, 
таких как Бхактивинода хкур.



54

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Заявление противоборствующей стороны во Вндване, 
приведённое в первом пункте является  прямым выпа-
дом в сторону Бхактивиноды хкура и Сарасват 
хкура по поводу того, что они внесли революционные 
изменения в соответствии со временем, местом и обстоя-
тельствами, чтобы распространять дело сознания Кшы 
во всём мире. Поскольку противоборствующая сторона 
во Вндване видит различие между книгой «Бхгаватам» 
и личностью-бхгаватам, они приходят к выводу, что эти 
корректировки противоречат предписаниям стр.

Мы решительно не согласны с противоборствующей сто-
роной в этом вопросе. По мнению последователей линии 
Бхактивиноды хкура, действия и слова великих чрьев 
(чистых вайшавов) сами по себе так же хороши, как 
и стры, и поэтому их нужно принимать как высший авто-
ритет. Как подтверждает Вивантха Чакраварт хкур: 
«скшддхаритвена самаша-страир — все стры вос-
певают славу чрьи как полномочной формы, неотличной 
от Всевышнего Господа р Хари».

Действительно, Сам Кша сказал:

чрйа м виджнйн нванманйета кархичит
на мартйа-буддхйсйета сарва-дева-майо гуру

Нужно воспринимать чрью как Меня Самого 
и ни в коем случае не проявлять к нему неуважения. 
Ему не следует завидовать, считая его обычным чело-
веком, ибо он — представитель всех полубогов 
(«рмад-Бхгаватам», 11.17.27).

То, что человек слышит от истинного чрьи, может 
быть принято как стры. Просто из-за того, что 
богооткровение чистого вайшава выше нашего 
нынешнего понимания, мы не должны относиться к нему 
неуважительно или критиковать его, как это могут делать 



55

Глава 3 – стры: благотворное руководство

вздорные и неразумные люди. Тот, кто занимает более 
низкое положение, не может давать оценку вайшаву, 
занимающему более высокое положение. Не дело вайшава 
с низкой адхикрой наставлять или критиковать вайшава 
с более высокой адхикрой. Также и в обязанности 
уполномоченного представителя Кшы не входит 
опускаться на уровень нашего ограниченного понимания.

Те, кто не может распознать вайшава с более высокой 
адхикрой, либо покрыты невежеством, ложной гордо-
стью или завистью, совершением апардх (оскорблений), 
либо всем вышеперечисленным. Они нарушают предпи-
сания «рмад-Бхгаватам», в котором говорится, что 
деятельность парамахасы больше не подчиняется писа-
ниям — авидхи-гочара («рмад-Бхгаватам», 11.18.28).

Трудность сторонников противоборствующей стороны 
состоит в том, что они не могут распознать божествен-
ность Бхактивиноды хкура и Сарасват хкура ни по 
их писаниям, ни по их личному поведению, ни по их про-
поведническим миссиям. Противоборствующая сторона 
не может понять, что Бхактивинода и Сарасват хкур 
обладали более высоким трансцендентным видением 
необходимости, существующей в их времена, или что они 
имели более высокое понимание цели стр. Противобор-
ствующая сторона не готова признать, что эти двое были 
божественными личностями и что они были вдохновлены 
Всевышним Господом изнутри. Поэтому противоборствую-
щая сторона во Вндване и отвергает вклад Бхактивиноды 
хкура и Сарасват хкура.

Только Бхактивинода хкур может спасти своих кри-
тиков от тьмы невежества; поэтому сейчас мы будем 
пространно цитировать слова Бхактивиноды хкура 
и позволим самому хкуру напрямую разъяснить противо-
борствующей стороне во Вндване истину относительно 
богооткровенных писаний.



56

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

рла Бхактивинода хкур пишет в «р Таттва-стре»:

Этот трактат «Таттва-стра» был обретён 
и подтверждён извечным осознанием. Поэтому 
его можно назвать самой сутью Вед. Он исходит 
от Всевышнего Господа р Кшы-Чайтаньи и, 
следовательно, является источником всех бого-
откровенных писаний. В него была допущена 
только реальность.

Божественное знание определяется как 
солнце, тогда как все писания (стры) явля-
ются лучами этого солнца. Это высказывание 
показывает, что ни одно писание не может 
содержать божественное знание в полной мере. 
Самоочевидное знание джв является источни-
ком всех писаний. Это самоочевидное знание 
следует понимать как данное Богом. Мудре-
цы, наделенные сострадательными сердцами, 
получили это самоочевидное знание (аксиомати-
ческие истины) от Верховного Господа и записали 
его в священных писаниях на благо всех джв. Эта 
записанная часть того изначального знания (дан-
ного Богом джве) была проявлена в форме Вед.

Самостоятельное взращивание самоочевид-
ных знаний необходимо всегда. Это — важная 
вещь, нужная для понимания истины наряду 
с изучением священных писаний. Поскольку само 
знание (божественное знание) является источ-
ником писаний, те, кто пренебрегают корнем 
и полагаются на ветви, не могут иметь никакого 
благоденствия. Теперь можно возразить, что если 
все писания выведены из самоочевидной веры, 
в чем необходимость их почитать? Ответ таков: 



57

Глава 3 – стры: благотворное руководство

в обусловленном состоянии джвы истинное 
знание скрыто тьмой невежества. При развитии 
преданности, вкупе с отречением, когда скрытая 
реальность постепенно проявляется в состоянии 
бхакти-самдхи, джвы станут постигать самоо-
чевидное знание.

Начиная со времени сотворения космоса 
и до наших дней мудрецы обнаружили огромное 
количество знаний о реальности. Помимо этого 
безграничного и уже отрытого знания, мудрецы 
время от времени сообщают много новых фактов 
о реальности, полученных в самдхи, трансе 
преданности. Все эти обнаруженные принципы 
можно назвать священными писаниями. С помо-
щью какого-нибудь одного принципа можно 
правильно понять другой. Поэтому необходимо 
тщательно фиксировать все эти обнаруженные 
принципы реальности. Не следуя этому процес-
су, никогда не получится достичь окончательных 
выводов из обнаруженных принципов.

р Брахм, изначальный автор писаний, 
просветил р Нраду в принципах реальности, 
открытых им самим, и наказал ему развивать их 
путём дальнейшего обнаружения других боже-
ственных принципов.

Все обнаруженные принципы реальности 
будут добавлены к знанию, изложенному в свя-
щенных писаниях, и помогут его развитию 
в будущем. Поэтому те, кто придерживается 
самоочевидной веры, никогда не могут прене-
брежительно относиться к писаниям, если они 
вообще разумны в их изучении. Но для тех, кто не 
обладает даром к изучению принципов бхакти, 



58

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

основной цели священных писаний, изучение 
священных писаний является пустой тратой 
усилий.

Следовательно, вывод «искателей сущности» 
состоит в том, что все принципы будут опре-
делены с помощью самоочевидного знания. 
Все писания должны быть поняты с помощью 
этого беспримесного знания. Но это правило не 
распространяется на тех, чье самоочевидное 
знание было искажено знанием эмпирическим. 
Отсюда следующий афоризм: «Невежественные 
люди должны руководствоваться указаниями 
священных писаний, тогда как те, кто наделен 
благоразумием и божественной мудростью, ими 
не управляются».

Подобным же образом Ману подробно 
объяснил важность священных писаний и в конце 
заявил следующее:

«Таким образом: во всех писаниях можно 
увидеть эти два признака, а именно: 1 – почи-
тание богооткровенных писаний вообще, 
2 – второстепенное значение писаний по сравне-
нию с самоочевидной верой».

Но авторы писаний явно не указывают на эту 
легковесность писаний. Причина такого отноше-
ния в том, что достойные люди, уполномоченные 
отбросить связывающие рамки писаний, могут 
естественным образом стать независимыми от 
писаний с помощью скрытых авторами указаний, 
а также благодаря своему собственному очи-
щенному знанию. Такие достойные люди могут 
продолжать безгрешную деятельность, опираясь 



59

Глава 3 – стры: благотворное руководство

на свой собственный разум, а также на указа-
ния писаний. На этом этапе священные писания 
не будут иметь для них никакой обязательной 
силы, но будут служить им только руководством. 
С другой стороны, те, кто не в состоянии понять 
свой собственный духовный путь из-за недостат-
ка самоочевидного знания и из-за невежества, кто 
может быть не в состоянии понять свои обязанно-
сти и попадает в беду из-за любострастия — для 
таких людей указания священных писаний явля-
ются обязательными. Такие люди не должны 
знать, что для них есть какой-то другой путь, 
кроме ограничивающих рамок священных писа-
ний. Когда они получат полномочия благодаря 
своему продвижению, они смогут познать эту 
тайну с помощью намеков в писаниях.

Поскольку знание само является источником 
писаний, тот, кто достиг такого самоочевидно-
го знания, не будет находиться под управлением 
писаний, но они будут только направлять его 
советом. Это не так в случае невежественных 
людей. Они должны руководствоваться правила-
ми священных писаний для своего возвышения, 
иначе их ждет неизбежное падение из-за чув-
ственных пристрастий. Можно возразить, что 
вместо того, чтобы находиться под управлением 
утомительных правил, пусть бы писания просто 
помогали невежественным людям дружескими 
советами. Причина неприятия такого отноше-
ния в том, что невежды не различают для себя 
добра и зла из-за недостатка знаний. И из-за 
инстинктивных привычек они будут заниматься 
безответственной деятельностью.



60

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Так как природа невежд по большей мере 
склонна к удовлетворению чувств, то для духов-
ного совершенствования писания пытаются их 
перевоспитать с помощью многих уловок, при-
меняя принуждение, искусно уговаривая и так 
далее. Часто писания угрожают невежествен-
ным людям наказанием в аду, а временами 
они искушают их небесными наслажде-
ниями. Опять же, они исправляют людей 
в зависимости от их наклонностей. Во многих 
писаниях можно увидеть разрешение на упо-
требление спиртных напитков, полигамию, 
убийство животных и тому подобное. Всё это 
предназначено для постепенного контроля над 
варварской природой людей посредством санк-
ционирования некоторых видов запрещенной 
деятельности в соответствии с их склонностями. 
Путем постепенного преобразования писания 
хотят поставить их на путь отречения. Многие 
виды плодов, упомянутые вместе с такими дей-
ствиями, предназначены только для привлечения 
внимания невежественных последователей.

В связи с этим можно возразить, что поскольку 
«Таттва-стра» также является писанием, почему 
тайный смысл писаний был открыто изложен 
здесь? Ответ таков: эта книга «Таттва-стра» 
была опубликована для блага осознавших себя 
бхгавата-преданных. Они уполномочены быть 
осведомленными обо всех этих соображени-
ях. С помощью подобных изречений их разум 
станет благоприятной средой для взращивания 
божественной любви. Поэтому автор открыто 
провозгласил здесь эту тайну писаний.



61

Глава 3 – стры: благотворное руководство

Писания не контролируют преданных 
Всевышнего Господа, поскольку их деятельность 
близка по духу божественной мудрости.

Поэтому, когда осознавшие себя предан-
ные предписывают какой-либо новый порядок, 
с ним следует соглашаться как с религиозным 
кодексом, даже если такой новый порядок не 
встречается в авторитетных изречениях пре-
дыдущих мудрецов, приведенных в писаниях 
(«р Таттва-стра», стр. 191 – 204).

Как может остаться хотя бы тень сомнения относительно 
правильного понимания отношений между чистым 
вайшавом и страми после прочтения Бхактивиноды 
хкура? Если подобные сомнения всё ещё остаются 
в чьём-то сердце, то это, несомненно, происходит из-за 
того, что Всевышний Господь недоволен таким человеком.

Согласно противоборствующей стороне во Вндване, 
стры должны быть положены в основу всего, а вайшава 
никогда нельзя считать авторитетом — то есть можно, 
но только пока он строго следует страм. Эта концеп-
ция, однако, не совпадает с мнением осознавших себя 
душ, таких как Бхактивинода хкур, которого почи-
тали во всём ареале Гауя-вайшавов как «седьмого 
Госвм». Нашим читателям не следует легкомысленно 
относиться к тому, что Бхактивиноду хкура называют 
«седьмым Госвм». Этот титул был дан ему не невеже-
ственными массами, а некоторыми из самых достойных 
и образованных вайшавов того времени. Паит Шака-
ри Чхаттопадхйй Сиддхнта Бхшан и другие уважаемые 
господа его уровня признали божественность Бхактивино-
ды хкура как «седьмого Госвм», и таким образом она 
была признана всеми в Бенгалии. Не только в Бенгалии, 
но и Гарвардская школа богословия недавно отметила, что 



62

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

«Бхактивинода хкур внёс самый значительный вклад 
в теистическую мысль XX века».

Правильное понимание новшеств в религиозных прин-
ципах, введенных истинными чрьями, состоит в том, 
что человек должен принимать эти нововведения находя-
щимися на одном уровне с страми. Это особенно верно 
в отношении введения Сарасват хкуром института 
саннйсы и дарования Брахма-гйатр как одной из частей 
мантра-дкш-инициации. Мы подробно обсудим эту тему 
в четвертой главе.

Настоящей основой духовной жизни или продвиже-
ния в сознании Кшы является раддх (вера) и общение 
с сдху. рла Рпа Госвм написал: дау раддх 
тата сдху-саго ʻтха бхаджана-крий. В начале, как 
основа всего, должна быть раддх, вера. Затем прихо-
дит сдху-сага, а затем в обществе сдху начинается 
изучение стр — бхаджана-крий. Только тем, у кого есть 
такая раддх, являющаяся основой их сознания Кшы, 
и общение с чистыми преданными, открываются все 
смыслы Вед (стр):

йасйа деве пар бхактир йатх-деве татх гурау
тасйаите катхит хй артх праканте махтмана

Только тем великим душам, которые безоговорочно 
верят как в Господа, так и в духовного учителя, автома-
тически открывается весь смысл ведического знания 
(«ветватара Упанишада», 6.38).

Это трудно переварить учёным, но для продвижения 
в сознании Кшы необходима только вера — вера сама по 
себе и вера в вайшавов. Одна только учёность никогда не 
сможет раскрыть Кшу:

абда-брахмаи ништо на нишйт паре йади
рамас тасйа рама-пхало хй адхенум ива ракшата



63

Глава 3 – стры: благотворное руководство

Человек может быть знатоком ведической науки, но 
если он не в состоянии понять положение Абсолютной 
Истины, всё его обучение — пустая трата времени. Его 
тяжелая работа будет его единственной наградой, и его 
усилия будут подобны труду того, кто изо всех сил пыта-
ется содержать корову, у которой нет телёнка и которая 
не может дать молока («рмад-Бхгаватам», 11.11.18).

Это также подтверждается в «Брахма-сахите», 5.33:

ведешу дурлабхам адурлабхам тма-бхактау

Господа нельзя понять с помощью академической 
мудрости Вед, но знание о Нём открывается чистым 
преданным.

Как и многие учёные, члены противоборствующей стороны, 
похоже, пали жертвой анартхи прйаы, или попытки 
собственными усилиями приобрести знание писаний 
без надлежащего руководства. Результат такой прйаы 
всегда один и тот же — человек не понимает смысла 
ведической литературы.

баху-стре баху-вкйе читте бхрама хайа
сдхйа-сдхана решха н хайа ничайа

Если человек превращается в книжного червя, 
читая много книг и писаний и слушая множество 
комментариев и наставлений от многих людей, 
это порождает сомнение в его сердце. Таким 
путём нельзя установить истинную цель жизни 
(«Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 16.11).

На высшей ступени нашего стремлении к чистому 
преданному служению поиск знания, безусловно, вводит 
в заблуждение. Фактически, хотя это в некоторой степени 
и нужно в начале, тем не менее необходимым условием для 
чистого преданного служения становится освобождение от 
знания, джна-нйа-бхакти. Под «знанием» понимается 



64

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

дух выявления Абсолютной Истины методом вычислений, 
попытка поместить бесконечное в пригоршню. В конечном 
итоге Кша остаётся неизвестным и непознаваемым. 
стра указывает путь, но только вера может раскрыть 
высший уровень. Джна-нйа-бхакти — это уровень 
божественной любви, который свободен от любых 
расчётов и не принимает во внимание даже великолепие 
и могущество Господа — джне прайсам удапсйа наманта 
эва. Это — стандарт чистой преданности вечных обитателей 
р Голоки Вндваны.

Если мы хотим приблизиться к высшей области, джна-
кармдй-анвтам, нужно с ненавистью отвергнуть 
искусство познания всего сущего. Невозможно ничего 
«знать» о бесконечном ни по величине, ни по качеству. Бес-
конечное — это поток неограниченного единовластия, так 
что же мы можем о нём «знать»? Всё, что мы «знаем» в насто-
ящее время, может в одно мгновение оказаться ложным 
просто по Его желанию.

Кша непобедим, аджита, но Он становится побеждён-
ным, джита, любовью чистых преданных, а не знаниями 
грамотеев или штудированием множества книг. Чтобы 
очернить путь чистой преданности, бхгавата-мргу, про-
тивоборствующая сторона стремится стать экспертом 
в логике и аргументах, но всё это — пустая трата ценной 
формы человеческой жизни. Несмотря на всю свою начи-
танность и знания, противоборствующая сторона просто 
стала учёным борцом с гуру-парампарой.

Хороший пример того, что чистому вайшаву иногда 
отводится более высокое положение, поскольку он явля-
ется проводником богооткровенной истины, можно 
найти в «Чайтанья-чаритмте», стре, признаваемой 
всеми Гауя-вайшавами. В дискуссиях между р 
Чайтаньей и Рмнандой Рем мы обнаруживаем, что 



65

Глава 3 – стры: благотворное руководство

существует момент, когда стра отступает на задний 
план, а авторитет чистого вайшава принимается как 
окончательный вывод.

р Чайтанья в начале беседы с Рмнандой попросил 
его рассказать о высшей цели жизни и подкрепить свои 
утверждения страми.

прабху кахе, «пада лока сдхйера нирнайа»

р Чайтанья сказал Рмнанде Рю: «Пожалуйста, 
прочти стих из богооткровенных писаний о высшей цели 
жизни» («Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 8.57).

Безусловно, это является общепринятым правилом 
в духовных кругах Индии — следует подкреплять свои 
утверждения ссылкой на стры, иначе вас не примут 
в качестве духовного авторитета.

рути смти пурди пачаратра-видхи вин
аикнтик харер бхактир утптйаива калпате

Преданное служение Господу, игнорирующее 
авторитетную ведическую литературу, такую как 
Упанишады, Пуры, Нрада Пачартру и так 
далее, — это просто ненужное беспокойство в обществе 
(«Бхакти-расмта-синдху», 1.2.101 и «Брахма-Йамл»).

рути означает «то, что даётся Господом», а смти озна-
чает «то, что говорят о Господе Его преданные». В любом 
случае, только мйвди считают, что смти уступают 
рути. Для вайшавов и Господь, и чистые преданные 
Господа являются авторитетами.

После каждого утверждения Рмнанды Ря р 
Чайтанья просил его продолжать: ге каха ра — «Пожа-
луйста, иди дальше». Так разговор между р Чайтаньей 



66

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

и Рмнандой развивался от одной темы к другой, шаг 
за шагом раскрывая конечную цель жизни. Наконец, 
завершение беседы нашло свою кульминацию в обсуж-
дении мдхурьи-расы, трансцендентных любовных 
отношений между Рдхой и Кшой. Всё это Рмнанда 
делал, цитируя стры.

В этот момент р Чайтанья приятно удивил Рмнанду 
Ря, сказав:

эхо хайа, ге каха ра

Это очень хорошо. А теперь, пожалуйста, расскажи 
мне что-то ещё! 

Услышав это, Рмнанда ответил:

их ва-и буддхи-гати нхи ра
йеб ʻпрема-вилса-вивартаʼ эка хайа

тх уни томра сукха хайа, ки н хайа

Есть ещё одна замечательная тема (према-вилса-
виварта), которую Ты можешь услышать от меня, но я 
не знаю, будешь ли Ты доволен тем, что я скажу.

Здесь Рмнанда Рй открыл р Чайтанье Махпрабху, что 
в его сердце было чувство, которое он хотел бы выразить по 
приказу Господа, но не смог бы процитировать стры. Как 
сказано, дхармасйа таттва нихитам гухй — Абсолютная 
Истина сокрыта в сердце искреннего осознавшего себя 
человека («Махбхрата», Вана-парва, 313.117).

Затем Рмнанда произнёс стих, который был его соб-
ственным сочинением. Этот стих начинается словами: 
пахилехи рга найана-бхаге бхела («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 8.194). Такими словами Рмнанда намекнул 
на божественный облик р Чайтаньи Махпрабху, в кото-
ром соединены и Рдха, и Кша.



67

Глава 3 – стры: благотворное руководство

Для того, что хотел выразить Рмнанда, у него не было 
стр, которые можно было бы процитировать. Тем не 
менее когда Махпрабху услышал сочинение Рмнанды, 
Он был очень доволен. Действительно, Рмнанда 
своим сочинением выразил то, что никогда прежде не 
раскрывалось в страх.

Далее Рмнанда Рй сказал р Чайтанье:

йеи кахо, сеи кахи в
ки кахийе бхла-манда, кичхуи н джни

Я не знаю, что я говорю, но Ты заставил меня ска-
зать то, что я сказал, хорошо это или плохо. Я просто 
повторяю это послание («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 8.198).

То, что мы видим здесь в беседах р Чайтаньи 
с Рмнандой Рем, является истиной, превосходящей 
ту, которую противоборствующая сторона пыталась 
установить в пункте номер один. Мы полностью согласны 
со всеми участвующими сторонами в том, что стры 
действительно важны и не должны очерняться, но 
правильная сиддхнта, согласно Кавирджу Госвм, 
автору «Чайтанья-чаритмты», заключается в том, что 
Господь лично говорит через Своих чистых преданных.

Согласно чрьям вайшавов, таким как рла рдхар 
Дев-Госвм Махрдж, стадия анурги (на которой нахо-
дился Рмнанда Рй) — это стадия сознания Кшы, 
независящая от стр. стра, как говорит рла 
рдхар Махрдж, должна дать нам подтверждение того, 
что мы чувствуем в своём сердце. Существующая реаль-
ность, говорит он, должна быть осознана в сердце. Анурга 
означает уровень непосредственного практического позна-
ния мира Абсолютной Божественной Реальности, и на нём 
само это познание является высшим подтверждением. 



68

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

стра только указывает путь. Более того, рла рдхар 
Махрдж говорит, что стры — это записанные пережи-
вания тех великих личностей, которые имеют свой особый 
опыт познания на уровне безграничной веры, раддхи.

Кша не только говорит через Своих чистых предан-
ных, но и действует через них, ибо каждое их действие 
совершается исключительно в соответствии с Его волей. 
Следовательно, правильный вывод заключается в том, 
что социально-религиозные изменения, внесенные 
Бхактивинодой хкуром и Сарасват хкуром в отноше-
нии проповеднической миссии и особенно в отношении 
института саннйсы, следует рассматривать как введение 
религиозных принципов на благо всего человечества в соот-
ветствии со временем, местом и необходимостью. Такие 
изменения предназначены исключительно для проповеди 
движения сакртаны, важнейшего блага для человече-
ства в целом. Это также было подтверждено Бхактивинодой 
хкуром в его «р Таттва-стре», как уже цитировалось 
ранее в этой главе.

Мы также находим следующее высказывание 
Йудхишхиры Махрджа в стихе 313.117 Вана-парвы 
«Махбхраты»:

дхармасйа таттва нихитам гухй
махджано йена гата са пант

Чистая правда религиозных принципов сокрыта 
в сердце искреннего осознавшего себя человека. Поэто-
му, как подтверждают стры, следует принять любой 
ведущий вперед путь, на котором настаивают осознав-
шие себя предшественники.

К сожалению, противоборствующей стороне не хватает 
духовного чутья, чтобы признать, что вклад осознавших 



69

Глава 3 – стры: благотворное руководство

себя душ является самой сутью стр. Также очевидным 
упущением противоборствующей стороны является то, что 
любая стра, хотя и является вечной, не доходит до нас 
независимо от вайшава.

Поток Абсолютной Истины, который приходит к нам 
через преемственность чистых преданных и который 
является сутью жизни истинной (живой) парампары, 
называется бхгавата-парампарой. Действительно, 
«рмад-Бхгаватам», наиболее важное писание для всех 
Гауя-вайшавов, доходит до нас только через икшу, или 
бхгавата-парампару. Кша поведал суть «Бхгаваты» 
Брахме. Брахм пересказал её Нраде, а Нрада, в свою оче-
редь, обучил ей Вйсу. укадева, который, как известно, не 
проходил через дикш-саскры, узнал сущность Бхгаваты 
от Вйсы. укадева рассказал её императору Парикшиту. 
В то время «Бхгавату» услышал и Ста, который, в свою 
очередь, рассказал её аунаке. Это и есть бхгавата-гуру-
парампар, икш-парампар. А также — это наш ответ 
на второе возражение противоборствующей стороны во 
Вндване, в котором они говорят: «Бхгавата-дкш и, 
следовательно, бхгавата-сампрадйя — фальшивка». В двух 
словах, наш ответ таков: без бхгавата-парампары (как раз-
биралось выше) нет «рмад-Бхгаватам»! Здесь мы могли 
бы бросить встречный вызов противоборствующей сторо-
не: если у вас нет бхгавата-парампары, то у вас вообще 
нет и самой парампары!

Истина впервые открывается в сердце Брахмы:

тене брахма хд йа ди-кавайе

Ведическое знание впервые было вложено в серд-
це Брахмы, первого сотворённого живого существа 
(«рмад-Бхгаватам», 1.1.1).



70

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Затем это трансцендентное знание передается Нраде, 
а затем Вйсадеве, который в этом тысячелетии является 
составителем Вед. И после Вйсадевы многие совершенные 
души внесли свой вклад в стры благодаря своим озарени-
ям. р Чайтанья Махпрабху Сам сочинил восемь лок, 
которые все Гауи принимают на уровне стр. Затем 
Господь вдохновил и уполномочил своих представите-
лей в ученической преемственности так же писать книги 
о науке чистой преданности, и вдобавок уполномочил их 
распространять сознание Кшы по всему миру.

Если мы проследим происхождение всех стр, мы 
придём к Вйсадеве, а затем к его гуру Нраде, который 
услышал суть истины от своего гуру, Господа Брахмы, 
в форме четырёх коротких стихов «Бхгаватам». Мы нигде 
не найдём, что Нрада получил мантра-дикшу от Господа 
Брахмы. Господь Брахм осознал океан истины после того, 
как занялся медитацией на трёхслоговую гайтр, О, 
которая проявилась из Божественной Флейты р Кшы. 
О действительно является семенем дивья-джнам, 
божественного знания, семенем всего знания, из кото-
рого проявляется гайтр. Затем появляется Веда, затем 
Веднта, а затем — «рмад-Бхгаватам». Хотя говорится, 
что мантра О исходит от Кшы, на самом деле она исхо-
дит из флейты Кшы, а флейта Кшы — это преданный 
нитйа-паршада, вечно пребывающий в анта-расе. Кша 
просто заставляет флейту вибрировать, когда она касает-
ся Его лотосных губ. Кша не издает звук О напрямую, 
но Он заставляет делать это Свою флейту. Таким образом, 
с самого начала видно положение преданного Кшы в про-
цессе получения божественного знания. Либо преданный 
передаёт знание в соответствии со своим осознанием, 
либо Господь говорит непосредственно через него. В любом 
случае это послание является трансцендентным.



В последней части первого заявления противоборству-
ющей стороны говорится: «стра существует для того, 
чтобы гарантировать, что независимые "лучезарные по при-
роде личности" не появятся». В этой статье я не упоминал 
об этом моменте до сих пор. Возможно, здесь они пытаются 
исказить сиддхнту, играя словами. В любом случае, пра-
вильное понимание должно состоять в том, что стра 
предназначена для того, чтобы помочь нам распознать 
«лучезарные по природе» личности, если и когда они дей-
ствительно появляются, а не для того, чтобы ограничивать 
появление таких личностей.

Мы написали здесь несколько слов по поводу возраже-
ний противоборствующей стороны во Вндване против 
нашей гуру-парампары. В последующих главах будет при-
ведено дальнейшее рассмотрение ложных концепций 
противоборствующей стороны.



Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

72

 «...Сарасват хкур не изобретал методы предан-
ного служения и не создавал собственную парампару 
по своей прихоти. Настоящая истина состоит 
в том, что Сарасват хкур просто раскрыл истин-
ные практики вайшавов, которыми либо просто 
пренебрегали, либо их скрывали эгоистичные люди, 
желающие сделать предметом торговли или семей-
ным бизнесом процесс чистого преданного служения».



73

Глава 4 – Процесс посвящения

Глава 4. Процесс посвящения

Б росая вызов всему процессу инициации, 
которому следуют ИСККОН и Гауя-мах, 
противоборствующая сторона во Вндване 

заявляет следующее:

1. Харинма-инициация — это вымысел. Идея дарова-
ния Святого Имени через дкшу не имеет аутентичного 
происхождения.

2. Принятие брахм-гйатр (упанйана саскры) явля-
ется всего лишь частью системы варрамы в ведической 
традиции и не имеет места в линии Гауев.

3. Саннйсу нельзя давать в линии Гауев, она всего 
лишь чисто внешняя необходимость в ритуальном укладе 
варрамы.

В этой статье даётся ответ на выпады противоборствую-
щей стороны, приведённые в вышеизложенных заявлениях, 
и демонстрируется, что практика харинма-инициации, 
брахма-гйатр и саннйсы являются истинными способа-
ми достижения лотосных стоп Кшы и что эти процессы 
рекомендованы предыдущими чрьями и Всевышней Боже-
ственной Личностью.

Чтобы обосновать свою критику харинма-инициации, 
противоборствующая сторона ссылается на текст 
из «Чайтанья-чаритмты», в котором говорится, что 
Святое Имя не зависит от дкши. Этот стих выглядит сле-
дующим образом:



74

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

дкш-пурачарй-видхи апекш н каре
джихв-спаре -чала сабре уддхре

Не нужно проходить инициацию или выпол-
нять действия, необходимые перед инициацией. 
Нужно просто создавать вибрацию Святого Име-
ни своими губами. Таким образом, даже человек 
низшего класса (чала) может достичь освобожде-
ния («Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 15.108).

К сожалению, противоборствующая сторона вырвала смысл 
этого стиха из контекста. Святое Имя, безусловно, ни от чего 
не зависит, поскольку Святое Имя неотлично от Всевышней 
Божественной Личности. Кша и Его Имя — абсолютны, 
и поэтому Они в высшей степени независимы. Кша 
ничего не требует от Своего преданного — еды, цветов или 
чего-то ещё — но тем не менее, когда эти вещи предлагаются 
Кше с любовью, Он принимает их. Точно так же Святое 
Имя не зависит от инициации, но это не означает, что 
Святое Имя не может быть предложено гуру искреннему 
ученику на официальной церемонии.

Противоборствующая сторона на самом деле не поняла 
смысла приведенного выше утверждения из «Чайтанья-
чаритмты». Мы представим здесь правильное понимание 
этого стиха, заявив о независимости Святого Имени и Его 
практическом применении в процессе сдхана-бхакти 
(этапе практики).

Независимость Святого Имени от дкши можно пони-
мать двояко. Святое Имя не зависит ни от процесса 
инициации, как упоминалось выше, ни от инициации 
в гйатр- и мла- мантры, то есть от мантра-дкши.

Мантра-дкш бывает двух типов: упанйана 
и пачаратрика. В упанйана-мантра-дкше ученику пред-
лагается брахма-гйатр, а в пачаратрика-мантра-дкше  
даются гопла-мантра и кма-гйатр.



75

Глава 4 – Процесс посвящения

Правильное понимание стиха, который мы обсуждаем, 
заключается в том, что Святое Имя (мах-мантра) может 
быть дано тем, кто ещё не получил мантра-дкшу — ни 
упанйану, ни пачаратрику. С помощью слов пурачарй 
и видхи в этом стихе утверждается, что Святое Имя можно 
воспевать даже до того, как человек прошел какую-либо пре-
дыдущую саскру (ритуал очищения) или начал следовать 
регулирующим принципам. Из этого стиха мы понимаем, 
что каждый имеет право немедленно начать практику вос-
певания Святого Имени.

Процесс повторения Святого Имени, которому следуют 
в парампаре Сарасват хкура, строго соответствует про-
цитированному выше стиху из «Чайтанья-чаритмты». Ни 
в одной из организаций этой парампары нет такого, чтобы 
ученикам запрещалось воспевать Святое Имя до получения 
определённого посвящения. Так что, по существу, критика 
противоборствующей стороны по этому пункту беспочвен-
на. Новым ученикам как в Гауя-махе, так и в ИСККОН 
немедленно рекомендуется начать воспевание Святого 
Имени ещё до того, как они присоединятся к храму. На 
самом деле, почти всегда требуется, чтобы человек некото-
рое время повторял Харе Кша мах-мантру дома, прежде 
чем присоединиться к храму или маху. В частности, 
в храмах ИСККОН установлено правило, согласно которому 
ученик должен начать повторять не менее 16 кругов джапы 
и посещать все кртаны с самого первого дня. Гауя-мах 
следует аналогичному процессу, требуя от своих членов 
повторять 64 круга в день, но в любом случае оба учреж-
дения вдохновляют своих учеников немедленно начинать 
воспевание Святого Имени. Начав жить в храме или махе, 
ученики продолжают воспевать Святое Имя, а затем начи-
нают следовать процессам пурашчарйа-видхи.

Пурашчарйа-видхи означает «предварительные пра-
вила и предписания, которые необходимо практиковать 



76

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

перед получением мантра-дкши (гйатр-инициации)». 
Святое Имя можно повторять даже до совершения любых 
из этих предварительных процессов очищения. С самого 
низкого уровня материальной обусловленности можно 
начать воспевание Святого Имени. На самом деле, 
в «Хари-бхакти-вилсе» (17.11 – 12), утверждается, что 
необходимо воспевать Святое Имя ещё до получения 
мантра-дкши.

пдж траиклики нитйа, джапас тарпаам эва ча
хомо брхмаа-бхукти ча, пурачараам учйате
гурор лабдхасйа мантрасйа, прасдена йатх-видхи 
пачгопсан-сиддхйаи, пура чаитад видхйате

Утром, днём и вечером нужно поклоняться Божеству, 
воспевать Харе Кша мантру, совершать подношения, 
совершать огненные жертвоприношения и кормить 
брхмаов. Эти пять видов деятельности составляют 
пурашчарйу. Чтобы достичь полного успеха при получе-
нии посвящения от духовного учителя, нужно заранее 
выполнять эти процессы пурашчарйа-видхи.

После строгого следования процессам пурашчарйа-видхи 
серьёзным ученикам в Гауя-махе и ИСККОН 
предлагается прибежище у лотосных стоп духовного 
учителя (первое посвящение — харинма), а за ним, 
после дополнительного периода от шести месяцев 
до одного года, следует мантра-дкш (второе 
посвящение). Это и есть система, рекомендованная выше 
в «Хари-бхакти-вилсе», 17.11 – 12.

Как уже говорилось, Святое Имя следует рассматривать 
независимо от процесса дкши. Однако обязательность 
воспевания Святого Имени под руководством чистого пре-
данного (духовного учителя) является необходимостью. 
Процесс получения прибежища у гуру и наставлений о том, 



77

Глава 4 – Процесс посвящения

как успешно воспевать Святое Имя, стал известен как 
харинма-дкш (харинма-посвящение).

р Джва Госвм в своём комментарии к стихам 
7.5.24 – 25 «рмад-Бхгаватам» подтвердил важность 
харинма-посвящения. Там р Джва говорит: «Действи-
тельно, можно воспевать Святое Имя без посвящения, но 
в Кали-йугу необходимо воспевать имя под руководством 
истинного духовного учителя. Человек должен получить 
Святое Имя от духовного учителя, который является истин-
ным представителем р Хари». Таково мнение р Джвы, 
таттва-чрьи всех Гауя-вайшавов. Это —  достаточное 
доказательство того, почему харинма-инициация предла-
гается как в Гауя-махе, так и в ИСККОН. В дальнейшем 
обсуждении нет необходимости, но для подкрепления этого 
вывода можно привести и некоторые другие ссылки на свя-
щенные писания и чрьев, что сейчас и будет сделано.

р Вивантха Чакраварт хкур также сделал 
подобное заявление в своём комментарии к шестой песне 
«рмад-Бхгаватам» относительно необходимости 
повторения Святого Имени под руководством гуру. Там 
р Вивантха говорит, что те, кто узнают о важности 
гуру, но продолжают воспевать, не ища сад-гуру, никог-
да не смогут чисто воспевать Святое Имя. Вивантха 
утверждает, что такое воспевание — просто нма-апардха, 
или оскорбительное воспевание. Он говорит, что те, кто 
хочет чисто воспевать Святое Имя, должны делать это под 
руководством сад-гуру.

Есть три стадии нма-бхаджана, или воспевания Святого 
Имени. Это — нма-апардха, нма-бхса и уддха-нма. Те, 
кто воспевают Святое Имя без прибежища гуру, будут либо 
на стадии нма-апардхи, либо, возможно, если повезёт, на 
стадии нма-бхсы. Нма-апардха означает совершение 
оскорблений во время воспевания Святого Имени, а нма-б-



78

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

хса означает очистительную стадию воспевания, на 
которой достигается свобода от греховной деятельности. На 
стадии нма-бхсы можно освободиться от материального 
существования. Практический опыт также показывает, что 
в Индии есть много благочестивых людей, которые повто-
ряют Святое Имя без прибежища у истинного гуру, но эти 
люди обычно остаются на низшей стадии нма-бхаджана 
(на стадии нма-апардхи). Однако в редких случаях неко-
торые из них достигают стадии освобождения (стадии 
нма-бхсы). Но стадия уддха-нмы достигается только 
тогда, когда человек получил прибежище у р Гурудева.

Те, кто обладает достаточным запасом знаний, никогда 
не возражают против формального получения харинмы 
как формы дкши. В этом отношении также можно взять 
пример р Чайтаньи Махпрабху. В действительности, 
во времена Махпрабху воспевание Святого Имени суще-
ствовало здесь и там, но формально Он не начинал Своё 
движение сакртаны до тех пор, пока не получил указа-
ний на харинму от Своего духовного учителя. р вара 
Пур, Его духовный учитель, даруя харинму Махпрабху, 
дал Ему следующие наставления:

ʻкша-мантраʼ джапа сад, — эи мантра сра

Ты должен всегда воспевать Святое Имя Кшы. 
В этом суть всех мантр или ведических гимнов 
(«Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 7.72).

По мнению противоборствующей стороны, этот стих 
не указывает на Святое Имя Кшы, харинму, посколь-
ку слова кша-мантра обычно относятся к кма-гйатр 
или гопла-мантре. Однако в стихах 73 – 97, следующих 
в «Чайтанья-чаритмте» непосредственно за 72 стихом, 
где р Чайтанья Махпрабху объясняет мйвд 
в Бенаресе Своё посвящение, полученное от вары 



79

Глава 4 – Процесс посвящения

Пур, мы видим уточнение значения слов кша-мантра 
из 72 стиха, указывающее на Святое Имя Кшы, как 
находящееся в мах-мантре.

Все эти стихи 73 – 97 описывают высшее положе-
ние Святого Имени Кшы, силу Святого Имени, 
отличительные особенности Святого Имени, результаты 
воспевания Святого Имени, необходимость повторения 
Святого Имени и танцы в экстазе при повторении Свято-
го Имени. Совершенно ясно из стиха 83, что кша-мантра, 
которую вара Пур велел Махпрабху всегда повто-
рять, — джапа сад — действительно была мах-мантрой.

кша-нма-мах-мантре ра эи таʼсвабхва
йеи джапе, тра кше упаджайе бхва

Природа мах-мантры Харе Кша (кша-нма-мах-
мантра) состоит в том, что любой, кто повторяет её, 
немедленно развивает экстатическую любовь к Кше 
(«Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 7.83).

По традиционным стандартам в линии Гауев нма-дкш 
дается ученику без сопутствующей йаджы (огненного 
жертвоприношения). Когда наш духовный учитель 
рла А. Ч. Бхактиведнта Свм Прабхупда приехал 
в западный мир, чтобы распространять сознание Кшы, 
он очень щедро давал харинму. На самом деле говорят, 
что он раздавал Святое Имя как воду — такова была его 
способность распространять милость. Чтобы внушить 
ученикам-неофитам, принимавшим харинма-инициацию, 
важность того шага, который они предпринимали 
в духовной жизни, он при этом проводил также и ритуал 
огненного жертвоприношения. По общему признанию, это 
было что-то, что он привнёс сам, но оно произвело именно 
тот эффект, которого он желал. Начиная с этого момента, ни 
один ученик Его Божественной Милости никогда не думал, 



80

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

что Святое Имя можно успешно повторять без прибежища 
у истинного гуру.

рла Бхактивинода хкур также рекомендовал прак-
тику Святого Имени под руководством истинного гуру 
в своей статье «Пача Саскра». Там хкур перечисляет 
пять важных составляющих процесса преданного служе-
ния, центральным стержнем которого является харинма:

тпа пура татх нма мантро йга ча пачама
ам хи пача-саскр парамаикнти-хетава

Тпа, пура, нма, мантра и йга — эти пять элементов 
составляют пача-саскру. Они являются основанием 
глубокой преданности Господу Хари.

Тпа означает «совершать аскезы и открыто провозгласить 
себя слугой Хари (Вишу/Кшы)». Пура означает 
«наносить знаки тилаки (вертикальные линии, 
нарисованные на теле), символы, обозначающие тело 
как храм Хари». Нма означает «получить Святое Имя от 
духовного учителя и воспевать это Имя в соответствии 
с его указаниями»:

Харе Кша Харе Кша Кша Кша Харе Харе
Харе Рма Харе Рма Рма Рма Харе Харе

Из пяти элементов пача-саскры нме придаётся 
наибольшее значение. Во всей ведической литературе про-
славляется Святое Имя Хари:

йан-нмадхейа-раванукртанд
йат-прахвад йат-смарад апи квачит

вдо ʻпи садйа саванйа калпате
кута пунас те бхагавн ну дарант



81

Глава 4 – Процесс посвящения

Что уж говорить о духовном продвижении 
людей, которые видят Всевышнюю Личность лицом 
к лицу, если даже человек, рожденный в семье 
собакоедов, немедленно получает право совершать 
ведические жертвоприношения, как только он про-
изнесет Святое Имя Хари, Всевышней Божественной 
Личности, или воспевает Его, слушает о Его играх, 
предлагает Ему поклоны или даже просто помнит о Нём 
(«рмад-Бхгаватам», 3.33.6).

Те, кто воспевают нму без оскорблений, автоматически 
приобретают все хорошие качества. Таким образом, тот, кто 
воспевает Святое Имя Хари (Вишу/Кшы), благодаря силе 
Святого Имени наделяется правом получить ведические 
мантры —  это четвертая из пача-саскр. Мантра здесь 
означает мантра-дкшу или получение брахма-гйатр 
(упанйаны) и пачартрика-мантр. Получив мантра-дкшу, 
сдхак занимается поклонением р Мрти в соответствии 
с указаниями стр (писаний), и это называется йга. Это 
пять методов очищения, называемых пача-саскрой, и их 
следует выполнять под руководством сад-гуру.

В соответствии с приведённой выше информацией 
следует сделать вывод, что харинма-дкш-инициация 
действительно является авторитетным процессом, а не выду-
манным, как предполагает противоборствующая сторона.

Следующее заявление противоборствующей стороны, 
которое мы обсудим, таково:

Принятие брахм-гйатр (упанйана саскры) 
является всего лишь частью системы варрамы 
в ведической традиции и не имеет места в линии 
Гауев.

Противоборствующая сторона здесь опять позволила себе 
сделать заявление без должного понимания. Хотя брхмаы 



82

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

в системе варрамы и повторяют брахма-гйатр-мантру 
и дают её молодым мальчикам-брхмаам на церемонии 
упанйаны, эту мантру не следует рассматривать просто 
как часть той системы. Варрама в Кали-югу стала лишь 
мирской системой управления обществом, основанной 
на склонности человека выполнять определённую 
работу. Однако брахма-гйатр — это трансцендентная 
звуковая вибрация (исходящая из флейты р Кшы), 
известная как абда-брахман или дивйа-джнам. 
Согласно Всевышней Божественной Личности р 
Чайтанье Махпрабху, брахма-гйатр — это Мать всех 
Вед; «рмад-Бхгаватам», комментарий к Веданте, — это 
объяснение брахма-гйатр, и поэтому её всегда следует 
рассматривать с трансцендентной точки зрения. 
Она — не просто часть варрамы, как предполагает 
противоборствующая сторона.

праавера йеи артха, гйатрте сей хайа
сей артха чату-локте виварий кайа

Смысл звуковой вибрации окра содержится 
в гйатр-мантре. Это подробно объясняется в четы-
рех локах «рмад-Бхгаватам», известных как 
чату-лок («Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 
25.94 и «Чхндогйа-упанишада», 6.8.7).

Похожее описание можно обнаружить в «Гаруа-пуре», 
где говорится, что смысл брахма-гйатр можно найти 
в «рмад-Бхгаватам».

артхо ʻйа брахма-стр бхратртха-винирайа 
гйатр-бхшйа-рпоʼ сау ведртха-парибхита

Смысл Веднта-стры содержится в «Шримад-Бхгаватам». 
Полный смысл «Махбхраты» также находится в нём. Ком-



83

Глава 4 – Процесс посвящения

ментарий к брахма-гйатр также находится там, и в нём же 
подробно изложено всё ведическое знание («Гаруа Пура» и 
«Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 25.144).

Значение гйатр-мантры должно соответствовать 
тому, что изложено в «рмад-Бхгаватам». Если мы 
проанализируем, как это возможно, мы обнаружим 
ступени, ведущие гйатр-мантру к «рмад-Бхгаватам». 
Рпнуга-чрья рла рдхар Дев-Госвм Махрдж 
объяснил гйатр следующим образом:

Что означает гйатр? Слово гйатр пред-
ставляет собой комбинацию двух санскритских 
слов: гнат (то, что поется) и трйате (даёт осво-
бождение). Это означает: «своего рода песня, 
с помощью которой мы можем получить наше 
спасение, облегчение, освобождение». Гйатр 
известна как веда-мт, мать Вед. Если мы 
исследуем вывод из Вед от самого сжатого афо-
ризма до самого развернутого определения, 
мы обнаружим, что он начинается с окра, 
ведического символа о. Эта истина выражена 
в гйатр-мантре, затем она появляется в форме 
Вед, а затем в виде Веднта-стры. Наконец, 
ведический вывод наиболее полно выражен 
в «рмад-Бхгаватам». Поскольку замысел, 
цель ведического знания развивается по этой 
линии, гйатр-мантра должна содержать 
в себе смысл «рмад-Бхгаватам», то есть то, 
что представление о Кше как о Боге является 
наивысшим.

И рла рдхар Дев-Госвм Махрдж, и р Джва 
Госвм объясняли смысл брахма-гйатр как указание 



84

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

на Рдх-дсйам, или божественное служение рмат 
Рдхр. Основой их комментариев является «рмад-
Бхгаватам». Это резюмируется следующим образом:

гйатр-муралша-кртна-дхана-рдхпада дхмахи

Гйатр, исходящая из звука флейты р Кшы, 
воспевает только славу рмат Рдхр.

Когда сама цель Гауя-вайшавизма состоит в том, 
чтобы обрести прибежище в группе служения рмат 
Рдхр, трудно себе представить, чтобы кто-то 
мог бы утверждать, что мантра для поклонения Ей 
(брахма-гйатр) просто предназначена для системы 
варрамы. Действительно, глупо даже думать об этом.

Также фактом является и то, что практика предо-
ставления брахма-гйатр сдхакам, преданным не 
ограничивается только Гауя Матхом и ИСККОН. Эта 
практика существовала ещё до Сарасват хкура. Так 
уж получилось, что последователи ймнанды Прабху 
(духовного учителя Расикннды Прабху) являются 
прекрасным этому примером. Со времен ймнанды 
Прабху и до наших дней брахма-гйатр даётся новым 
посвящаемым в ймнанда-сампраде во время дкши. 
Брахма-гйатр предлагается посвящаемым вместе с дру-
гими рга-мрга-мантрами и огненной йаджой. Не желает 
ли тогда противоборствующая сторона во Вндване пред-
положить, что ймнанда-паривра также не является 
истинной Гауя-сампрадей?

Дело в том, что Сарасват хкур не изобретал методы 
преданного служения и не создавал собственную парампару 
по своей прихоти. Настоящая истина состоит в том, 
что Сарасват хкур просто раскрыл истинные прак-
тики вайшавов, которыми либо просто пренебрегали, 



85

Глава 4 – Процесс посвящения

либо их скрывали эгоистичные люди, желающие сделать 
предметом торговли или семейным бизнесом процесс 
чистого преданного служения. Такое возрождение автори-
тетных вайшавских практик — включение их в движение 
сакртаны — действительно благодатный вклад Сарасват 
хкура в дело Махпрабху.

Возможно, самым ценным для последователей Махпрабху 
вкладом Сарасват хкура было возрождение ордена 
трида-саннйсы. И это подводит нас к третьему возраже-
нию противоборствующей стороны:

Саннйсу нельзя давать в линии Гауев, она 
всего лишь чисто внешняя необходимость в риту-
альном укладе варрамы.

Махпрабху Сам был саннйси. Поэтому, даже если бы 
кто-то и признал, что саннйса была просто частью системы 
варрамы, всё равно было бы справедливо утверждать, 
что саннйса, в действительности, является частью Гауя-
вайшавизма, основываясь на примере Махпрабху, 
который, в конце концов, и Сам был «Гауем».

Кто-то может возразить, что саннйса Махпрабху была 
мйвда-саннйсой, поскольку Он принял её от Кеавы 
Бхрат, и поэтому её нельзя использовать в качестве 
примера Гауя-саннйсы. Однако так возражают только 
те, кто не имеет надлежащего знания о саннйса-играх 
Махпрабху.

Прежде чем получить мантру и вешу (одеяние) от 
Кеавы Бхрат, р Чайтанья Махпрабху Сам иниции-
ровал Кеаву Бхрат саннйса-мантрой, «таттвамаси». 
Махпрабху знал, что Кеава Бхрат будет давать Ему 
мантру «таттвамаси», но Махпрабху это не нравилось. 
Концепция этой мантры у мйвд такова: «Я есть то» —  



86

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

«Я есть Бог». Эта мысль была неприемлема для Махпрабху. 
Хотя Махпрабху и принимал саннйсу ради приличия, 
ради проповеди Своего движения сакртаны, Он тем не 
менее не мог принять мантру с мйвда-сиддхнтой.

Махпрабху пошёл к Мурари Гупте и объяснил запутан-
ность ситуации. После тщательного размышления Мурари 
Гупта сообщил Махпрабху, что существует вайшавская 
концепция мантры «таттвамаси» — «Ты — Его».[1] Услышав 
это, Махпрабху очень обрадовался, отправился к Кеаве 
Бхрат и сказал ему: «Я видел сон, и во сне ты дал Мне 
мантру. Мне интересно, действительно ли это та мантра, 
которую ты Мне дашь».

Услышав это, Кеава Бхрат сказал: «О, какую 
мантру я дал Тебе во сне?» Когда Кеава Бхрат 
наклонился вперед, Махпрабху произнёс мантру 
«таттвамаси» ему на ухо. В этот самый момент, благодаря 
энергии Махпрабху, Кеава Бхрат полностью превра-
тился в чистого вайшава. Затем он, в свою очередь, дал 
Ему мантру. И саннйси-имя также было дано Кеавой 
Бхрат, но оно было выбрано не из десяти имён, которые 
обычно даются саннйси в школе мйвд. Было дано имя 
«Кша Чайтанья».

Этот пример также демонстрирует силу мантры, про-
износимой с более высокой концепцией. Не только сама 
мантра является причиной освобождения, но и концепция, 
сопровождающая мантру, обладает реальной силой.

После принятия саннйсы и нескольких дней путеше-
ствий по Бенгалии, Чайтанья Махпрабху отправился 
в Джаганнтха-Пур. По дороге Махпрабху в экстазе поте-
рял сознание на берегу реки. В это время р Нитйнанда 

1  «Ты принадлежишь Ему» – прим. переводчика



87

Глава 4 – Процесс посвящения

Прабху взял эка-дау (посох, состоящий из одной части) 
Махпрабху и разломил его на три части. Нитйнанда 
Прабху сделал это, чтобы продемонстрировать всем 
присутствующим преданным, что Махпрабху в действи-
тельности принял тридаи-саннйсу (вайшава-саннйсу).

Те, кто является расик-бхактами, те, кто знает сокро-
венный смысл игр Махпрабху, пришли к выводу, что 
Махпрабху в действительности был саннйси-вайшавом.

Приняв саннйсу, Махпрабху снова и снова повторял 
мантру из «рмад-Бхгаватам»:

эт са стхйа партма нишхм
адхйсит прватамаир махаршибхи

аха таришйми дуранта-пра
тамо мукундгхри-нишеваива

Я пересеку непреодолимый океан невежества, решительно 
укрепившись в служении лотосным стопам Кшы. Это 
одобрено предыдущими чрьями, кто был твёрд в неу-
клонной преданности Господу, Парамтме, Всевышней 
Божественной Личности («рмад-Бхгаватам», 11.23.57 
и «Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 3.6).

Здесь снова следует отметить, что те, кто действительно 
сведущ в науке чистой преданности и играх Махпрабху, 
признают, что многократное повторение Махпрабху этого 
стиха является фактическим разрешением принимать 
уклад жизни саннйсы как истинно верный метод 
достижения лотосных стоп Кшы.

Описывая в «Чайтанья-чаритмте» игры р Чайтаньи 
Махпрабху по принятию саннйсы, её автор рла 
Кавирджа Госвм написал стих, объясняющий цель 
саннйсы:



88

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

партма-нишх-мтра веша-дхраа
мукунда-севйа хайа сасра-траа

Настоящая цель принятия саннйсы — посвя-
тить себя служению Мукуе. Служа Мукуе, 
можно действительно освободиться от рабства мате-
риального существования («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 3.8).

Произнеся стих, начинающийся со слов эт са 
стхйа партма нишхм, р Чайтанья Махпрабху 
разрешил принимать саннйсу, а Кавирджа Госвм 
подтвердил это, объяснив значение слова саннйса в стихе, 
начинающемся со слов партма-нишх-мтра. Если бы 
в линии Гауев не было такого понятия, как саннйса, 
как предполагает противоборствующая сторона, то 
Кавирджа Госвм не стал бы утруждать себя объяснением 
её значения. Этот аргумент основан на простой логике 
и поддерживается страми.

Саннйса р Чайтаньи Махпрабху должна быть 
достаточным доказательством в поддержку подлинности 
саннйсы в линии Гауев — и это действительно так, но 
это — не единственное свидетельство.

После того как Махпрабху принял саннйсу, многие 
из Его последователей сделали то же самое. Некоторые из 
них, такие как Сварпа Дмодара, приняли саннйса-вешу 
(одеяние) у мйвд в Бенарасе, в то время как другие, 
такие как Рпа и Сантана, сами облачились в короткое 
белое одеяние.

Иногда говорят, что шесть Госвм были ббджи, 
а не саннйси, но это правда лишь отчасти. Противобор-
ствующая сторона утверждает, что нигде в писаниях, 



касающихся игр Махпрабху, нет прямого упоминания 
слова тридаи, и поэтому не может быть такого понятия, 
как тридаи-саннйса. Однако так случилось, что нигде нет 
и упоминания слова ббджи. Таким образом противобор-
ствующая сторона (которая предпочитает ббджи больше, 
чем саннйсу) терпит поражение из-за своих собственных 
аргументов.

Однако на самом деле факт состоит в том, что и ббджи, 
и тридаи-саннйси являются истинными отшельника-
ми. Ббджи на самом деле являются бхаджаннанд, или 
теми, кто посвящают свою жизнь уединенному повторе-
нию Святого Имени, а другие, тридаи-саннйси, на самом 
деле являются гошхйнанд, или теми, кто посвящают 
свою жизнь служению Святому Имени, распространяя 
его в каждом городе и деревне. В любом случае все они, на 
самом деле, птицы (парамахасы) одного полёта[2], потому 
что цель их соответствующих обязанностей в отрече-
нии — развить Кша-прему.

Всё, что было сказано в этой статье относительно 
подлинности харинма-инициации, брахма-гйатр и 
тридаи-саннйсы в парампаре Сарасват хкура, под-
креплялось логическими аргументами и свидетельствами 
из писаний, поэтому её следует принять как подводящую 
окончательный итог.

2  Слово парамахаса буквально означает «высший лебедь» – прим. 
переводчика



 «Преданные не должны разочаровываться, думая, что 
есть слишком много критических замечаний в адрес 
нашей парампары. На самом деле можно сказать, что 
эта критика является своего рода признанием успеха 
нашей проповеди. Подобно «рмад-Бхгаватам», 
проповедническая миссия Сарасват хкура была 
начата, чтобы произвести революцию в умах и серд-
цах заблудших и несчастных людей Кали-юги».



91

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

Глава 5. Владыки мантра-дкши

В настоящее время большинство критических 
замечаний в адрес нашей парампары направлено 
на рлу Бхактисиддхнту Сарасват хкура 

за то, что его критики назвали «внедрением придуманных 
методов преданного служения». В главах «икш-парам-
пар», «Вечно освобождённый», «стры: благотворное 
руководство» и «Процесс посвящения» мы ответили на 
некоторые из основных критических замечаний в адрес 
нашей парампары и показали, что для возрождения и рас-
пространения чистого преданного служения в самом 
начале прошлого века Сарасват хкур действительно 
был наделен полномочиями Всевышней Божественной 
Личностью р Чайтаньей Махпрабху, и что все его так 
называемые новшества на самом деле поддерживались 
писаниями и предшествующей вайшавской традицией.

На настоящий момент остаётся только одно серьёзное 
замечание в адрес парампары Сарасват хкура, которое 
мы ещё не упомянули. Это оставшееся критическое заме-
чание исходит от некоторых представителей брхмаов 
и кастовых госвм противоборствующей стороны в Индии. 
Я говорю, «исходит от некоторых людей в этом сообществе», 
потому что не все кастовые брхмаы или госвм возра-
жали против организованных проповеднических усилий 
Сарасват хкура. Действительно, многие из кастовых 
брхмаов и госвм в Индии высоко ценили Сарасват 
хкура, который посвятил тысячи искренних людей в про-
цесс сознания Кшы.



92

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Те, кто завистливо выражал недовольство Сарасват 
хкуром из-за того, что он принял на себя положение 
чрьи и широко распространил сознание Кшы, упрекали 
его следующим образом:

Саннйс не должен инициировать (давать 
дкшу)! Только гхастха-брхмаы могут 
давать дкшу.

Здесь противоборствующа я сторона критикует 
Сарасват хкура, совершенно игнорируя наставления 
р Чайтаньи Махпрабху.

киб випр, киба нйс, дра кене найа
йеи кша-таттва-ветт, сеи ʻгуруʼ хайа

Будь то брхма, саннйс или дра — кем бы он ни 
был — он может стать гуру, если познает науку о Кше 
(«Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 8.128).

Пренебрегая наставлением Чайтаньи Махпрабху о том, что 
для того, чтобы стать гуру, необходимо знать науку о Кше, 
противоборствующая сторона придумала собственный 
стандарт, согласно которому только гхастхи (преданные-
домохозяева) могут давать мантра-дкшу. Игнорируя 
приведенный выше стих, противоборствующая сторона 
пытается утверждать, что подобно тому как Махпрабху 
передал ответственность за самбанда-джну Сантане 
Госвм, а за абхидхейа-джну и раса-таттву — Рпе 
Госвм, он также передал исключительные права на 
процесс инициации сообществу гхастх-брхмаов, дав 
следующие наставления брхмау Курме — гхастхе.

йре декха, тре каха ʻкшаʼ- упадеа
мра джйа гуру ха траʼ эи деа



93

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

Наставляй каждого следовать указаниям Господа 
р Кшы, как они даны в «Бхагавад-гте» и «рмад-
Бхгаватам». Делая так, стань гуру и постарайся 
освободить всех на этой земле («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 7.128).

Из этого противоборствующая сторона делает вывод, что 
давать мантра-дкшу — исключительное право гхастхи-
брхмаа. Однако в этом стихе вообще не упоминается 
мантра-дкш. В стихе на самом деле говорится каха 
ʻкшаʼ упадеа — рассказывайте каждому встречному 
о ʻкшаʼ упадее, наставлениях Кшы. Упадеа означает 
«наставления», а «давать наставления» означает икш. 
Таким образом, правильный перевод этого стиха приводит 
к пониманию того, что парампар, которую отстаивал Сам 
Махпрабху, была икш-парампарой. Стих никоим образом 
не дает исключительный статус мантра-дкш посвящений 
сообществу гхастх-брхмаов.

Есть несколько вариантов этого утверждения, выдвигае-
мого против добросовестных последователей Махпрабху. 
Некоторые отделения противоборствующей стороны 
делают упор на брахмаизм, заявляя, что нужно родиться 
брхмаом и быть гхастхой, чтобы давать мантра-дкшу. 
Другая группа говорит, что если человек не является 
гхастхой и брхмаом по рождению, он должен сначала 
принять отречённый уклад, прежде чем давать мантра-
дкшу. Случай от случая группы противоборствующей 
стороны расходятся друг с другом в своих выводах по этим 
вопросам — так происходит потому, что они не только 
завидуют Сарасват хкуру и его миссии, но и зави-
дуют друг другу. Каждая группа противоборствующей 
стороны стремится утвердиться в качестве монопольных 
«властелинов» мантра-дкши.

Чтобы ещё раз попытаться поддержать свои претензии 
к саннйс в линии Гауев за то, что они дают мантра-



94

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

дкшу, противоборствующая сторона цитирует следующий 
стих из «рмад-Бхагаватам»:

на ишйн анубадхнита, грантхн наивбхйасед бахн
на вйкхйм упайуджта, нрамбхн рабхет квачит

В этом стихе («рмад-Бхгаватам», 7.13.8) описываются 
меры предосторожности для саннйс. Сторонники 
противоборствующей стороны подчеркивают: 
«на ишйн — нельзя принимать ишйев, учеников!» 
Это, как они заключают, означает, что только гхастхи 
(домохозяева) должны инициировать или давать 
мантра-дкшу.

Однако если мы применим тот же способ, который 
использовала противоборствующая сторона для того, 
чтобы понять значение на ишйн, тогда вторая часть этого 
стиха будет означать, что саннйс не должны читать книги 
(грантхн на), а третья часть будет означать, что саннйс 
не должны давать лекции или проповедовать (на вйкхйм). 
В результате, из-за эгоистичного толкования смысл всего 
стиха становится исковерканным. Правильное же понима-
ние этого стиха, которое дают наши чрии, таково:

Саннйс не должен демонстрировать обман-
чивую прелесть материальных благ, чтобы 
привлечь многих учеников, а также не должен 
без необходимости читать много книг или давать 
лекции, чтобы обеспечить своё существование. 
Он никогда не должен пытаться увеличивать 
свой материальный достаток без необходимости.

Этот стих скорее не предостережение для саннйс, которые 
принимают учеников в ходе проповеди сознания Кшы, 
а порицание любому (саннйс он или нет), кто прельщает 



95

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

учеников материальными благами, читает много книг, 
чтобы стать известным как ученый, или добывает средства 
к существованию, декламируя «Бхгаватам» (бхгавата-
саптха или бхгавата-катх).

Слова вйкхйм упайуджта относятся к добыванию 
средств к существованию, декламируя «Бхгаватам». Этот 
стих строго запрещает такую деятельность: на вйкхйм 
упайуджта — «на» означает «нет». Нельзя добывать сред-
ства к существованию таким способом.

Является фактом то, что Гауя-саннйс не декламиру-
ют «Бхгаватам», чтобы поддерживать своё существование. 
В частности, рла А. Ч. Бхактиведнта Свм Прабхупда 
(ведущий ученик Сарасват хкура, который распростра-
нил сознание Кшы по всему миру) прошёл через такие 
трудности для проповеди и распространения послания 
«рмад-Бхгаватам», что иногда оставался совсем без еды 
или даже без подходящего места для отдыха ночью. Вряд ли 
можно сказать, что он проповедовал «Бхгаватам», чтобы 
добыть средства к существованию. Верно также и то, что 
такие великие личности, как Гаура Киора дс Ббдж 
Махрдж, гуру Сарасват хкура, всецело презирали про-
фессиональную декламацию «Бхгаватам» .

Однажды, когда профессиональный чтец провёл декла-
мацию «рмад-Бхгаватам» возле дома Гауры Киоры, 
Ббдж Махрдж попросил своего слугу пойти туда 
и очистить то место коровьим навозом. Слуга ответил, 
что, поскольку в том месте читали «Бхгаватам», зачем же 
снова очищать это место коровьим навозом? Тогда Ббдж 
Махрдж воскликнул: «О, ты слышал, что там читали 
«Бхгаватам»? Я не мог расслышать «Бхгаватам» — всё, что 
я слышал: «Рупии, рупии, рупии!»

Среди саннйс в линии Гауев мы не найдём ни 
одного случая, когда кто-нибудь проповедовал бы 



96

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

«рмад-Бхгаватам» просто для того, чтобы заработать 
себе на жизнь. С другой стороны, среди общин брхмаов 
и гхастх есть много так называемых последователей 
Махпрабху, которые читают «Бхгаватам» на публике, 
собирают пожертвования и, вернувшись домой, тратят эти 
пожертвования на содержание семьи или даже на такие 
греховные действия, как курение, употребление алкоголя 
и содержание проституток.

Чтобы дальше показать авторитетность практи-
ки вайшавов-саннйс, дающих мантра-дкшу, можно 
было бы привести примеры р Рмнуджчрьи 
и р Мадхвчрьи, которые оба были саннйс и оба 
давали мантра-дкшу. Однако хорошо известен тот 
факт, что главный представитель противоборствую-
щей стороны утверждает, что Рмнуджа и Мадхва были 
лицемерами, давая инициацию, будучи саннйс. В дей-
ствительности, уже одно такое отношение показывает 
невежество противоборствующей стороны.

В сампраде Гауя-вайшавов есть много примеров 
того, что саннйс давали мантра-дкшу — они имели место 
ещё до времени Сарасват хкура. Наиболее ярким при-
мером является Мдхавендра Пур (саннйс), который 
инициировал р Адвайтчрью.

тра хи мантра лаила йатана кари
чалил дакшие пур тре дкш ди

р Адвайтчрья умолял р Мдхавендру Пур 
дать ему инициацию. Посвятив Его, Мдхавендра Пур 
отправился в Южную Индию («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 4.111).

Здесь следует отметить, что Адвайтчрья был 
брхмаом по происхождению и домохозяином — что уж 



97

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

говорить о том, что Он был Верховной Личностью Бога, 
Мах-Вишу, — однако Он получил мантра-дкшу от 
Мдхавендры, саннйс.

Мы также находим в «Чайтанья-чаритмте», что 
Мдхавендра Пур инициировал брхмаов (враджавс) 
на холме Говардхан.

сакала брхмае пур вайшава карила
сеи сеи сев-мадхйе саб нийоджила

Все брхмаы, присутствовавшие на том меро-
приятии, были посвящены Мдхавендрой Пур в 
вайшавскую тардицию, и Мдхавендра Пур занял их 
разнообразным служением («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхья-лл, 4.87).

Чтобы возвысить этих брхмаов до статуса вайшавов, 
Мдхавендра Пур инициировал их в вайшавскую 
мантру. Здесь следует отметить, что Мдхавендра Пур не 
только инициировал, будучи саннйс, но и инициировал 
брхмаов, которые были жителями р Вндвана-дхмы, 
а, получив от него инициацию, они стали вайшавами. 
Это весьма существенно. Согласно «Падма-пуре», 
нельзя стать вайшавом, не получив посвящения 
в вайшавскую мантру.

гхта вишудкшко вишу-пджпаро нара
ваишаво ʻбхихито ʻбхиджаиритаро ʻсмдавайшава

Тот, кто инициирован в вайшава-мантру и посвятил 
себя поклонению Господу Вишу, является вайшавом. 
Тот, кто лишен этих практик, — не является вайшавом 
(«Хари-бхакти-вилса», 11 – цитата из «Падма Пуры»).

Подобным же образом р Чайтанья Махпрабху также 
получил мантра-дкшу от р вары Пур, который был 
саннйс. Махпрабху сказал об варе Пур:



98

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

прабху кахе,—вара хайа парама сватантра
варера кп нахе веда-паратантра

И Всевышняя Божественная Личность, и вара 
Пур — полностью независимы. Поэтому милость Все-
вышней Божественной Личности и вары Пур не 
подчиняется никаким ведическим правилам и предпи-
саниям («Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 10.137).

Это — действительно очень глубокое заявление. Если человек 
обладает качествами духовного учителя, он, несомненно, 
достоин даровать милость. По мнению Махпрабху, 
истинный духовный учитель не подчиняется никаким 
ведическим правилам и предписаниям. Махпрабху сделал 
это заявление Сарвабхауме Бхачрье в связи с тем, что 
вара Пур принял в ученики дру по касте.

На самом деле человек не приобретает качеств, чтобы 
стать гуру за счёт касты или любого другого материально-
го положения. Правильное заключение состоит в том, что 
человек становится способным давать мантра-дкшу, если 
он знает науку о Кше. Махпрабху сказал:

киб випр, киба нйс, дра кене найа
йеи кша-таттва-ветт, сеи ʻгуруʼ хайа

Будь то брхма, саннйс или дра — кем бы он ни 
был — он может стать гуру, если познает науку о Кше 
(«Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 8.128).

Этот стих был произнесен непосредственно р Чайтаньей 
Махпрабху, и поэтому его можно принять за окончательное 
авторитетное утверждение для победы над пропагандой 
противоборствующей стороны, согласно которой только 
гхастха может давать мантра-дкшу. Тем не менее, 
мы также привели и некоторые другие интересные 
свидетельства для пользы наших читателей.



99

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

В последней отчаянной попытке сбить с толку совре-
менных последователей Сарасват хкура представители 
противоборствующей стороны часто ссылаются на случай 
с человеком по имени Ананта Всудева. В начале своей 
карьеры Ананта Всудева был очень близким учеником 
Сарасват хкура. После ухода Сарасват хкура этот 
Ананта Всудева принял саннйсу и стал ведущим чрьей 
Гауя-маха. Однако через некоторое время Ананта 
Всудева отверг свою саннйсу и дкш-связь с Сарасват 
хкуром. В сопровождении другого учёного-преданного 
по имени Сундарнанда Видьявинода эти двое покинули 
Гауя-мах.

Покинув Гауя-мах, Ананта Всудева заявил, что 
Сарасват хкур был обусловленной душой, и он просто 
изобрёл неавторитетные способы преданного служе-
ния. Ананта Всудева отправился во Вндван, где он 
и Сундарнанда Видьявинода променяли свою связь 
с Сарасват хкуром на сиддха-прали-дкшу, получив 
её от одного члена кастовой семьи госвм. Противобор-
ствующая сторона любит заявлять об этом как о главном 
доказательстве против Сарасват хкура и его миссии, 
чтобы показать, что даже его собственные ученики поняли, 
что его миссия была подделкой. Так уж получилось, что не 
менее трех различных фракций противоборствующей сто-
роны во Вндване заявляют, что Ананта Всудева отверг 
Сарасват хкура ради сиддха-прали их линии. Каждой 
из этих групп противоборствующей стороны нравится 
заявлять, что Ананта Всудева принял сиддха-прали в их 
лагере, потому что они считают его великим приобретени-
ем. Но  приобретение ли это или символ бесстыдства?

Однако противоборствующая сторона не любит 
говорить об аморальном характере Ананты Всудевы, про-
явившимся как до, так и после его ухода из Гауя-маха. 



100

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Будучи чрьей, Ананта Всудева возгордился своим 
положением и (как и печально известный Ромахаршаа 
Ста из «Бхгаватам») начал помыкать своими духовны-
ми братьями, доставляя им много ненужных неудобств 
и неприятностей. Результатом этого стала вайшава-
апардха, которая и привела к тому, что Ананта Всудева 
стал критиковать даже своего собственного гуру и, в конце 
концов, стал заниматься недозволенной деятельностью. 
Эти запрещённые действия привели к рождению внебрач-
ного ребенка от местной проститутки. Именно в этот 
момент, после того как были разоблачены его аморальные 
качества и отклонения от сиддхнты Сарасват хкура, 
он решил покинуть Гауя-мах.

Затем Ананта Всудева вступил в общение с некоторы-
ми госвм и ббдж во Вндване, которые не считают 
недозволенный секс или даже гомосексуализм препятстви-
ем на пути к сознанию Кшы. Это шокирует, но многие 
группы ббдж и госвм считают половую жизнь, в какой 
бы форме она ни была, тем же, чем является испражне-
ние или мочеиспускание — и из-за этого они не считают 
её каким-то препятствием. Они считают половую жизнь 
нормальной и безвредной функцией организма. В резуль-
тате этого, они иногда ведут половую жизнь так же часто, 
как испражняются. Тогда совершенно неудивительно, что 
у противоборствующей стороны не хватает мозгового веще-
ства, чтобы понять правильную сиддхнту.

Ананта Всудева приехал во Вндван вместе со своей 
проституткой, поэтому он нашёл общение с этими ббдж 
и госвм ободряющим. Общаясь с ними, он мог поддер-
живать свою привязанность к недозволенному образу 
жизни и продолжать его, что было невозможно для него 
в Гауя-махе.

Противоборствующая сторона, к которой присое-
динился Ананта Всудева, была полностью побеждена 



101

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

Гауя-махом ранее, во времена Сарасват хкура. Но 
теперь, когда в их рядах был Ананта Всудева, противо-
борствующая сторона обрела новые силы для пропаганды 
своих старых аргументов. Эта попытка изменить направ-
ление потока Чайтанья-Сарасвата-парампары, однако, 
с треском провалилась, потому что искренние ученики 
Сарасват хкура, как и их прославленный гуру, были 
полностью осведомлены о выводах стр, и их гуру-ништха 
была непоколебима.

Тем не менее противоборствующая сторона опубли-
ковала три книги, в которых они пытались опровергнуть 
сиддхнту Сарасват хкура. Эта инициатива была 
действительно внушительной из-за научного способа 
изложения, но публикации, именуемые «Трезубец против 
Гауя-маха»,[1] лишь укрепили уже существующие заблу-
ждения членов противоборствующей стороны — несмотря 
на их учёность и решимость, противоборствующая сто-
рона не смогла пронзить «трезубцем» своих заблуждений 
сердце Гауя-маха.

Через несколько лет после переезда Ананта Всудева 
встретил злополучный конец своей жизни, совершив само-
убийство. Что же касается Сундарнанды Видьявиноды, 
то он просто ушёл в тень и растворился в ней.

В большинстве своём преданные из западных стран не 
знают всех этих неприятных историй в деталях. Поэтому 
противоборствующая сторона пытается ввести их в заблу-
ждение, используя пример Ананты Всудевы, и заявляя, 
что Ананта Всудева был высококвалифицированным 
вайшавом и что он отверг институт саннйсы, потому что 
понял, что саннйса и сиддхнта Сарасват хкура были 
фальшивкой. Но на самом деле фальшивка — это история, 
которую рассказывает противоборствующая сторона.

1  Каждая из трех изданных книг символизировала один из зубцов 
«трезубца» – прим. переводчика



102

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

В 1959 году наш Гуру Махрдж рла А. Ч. Бхактиведнта 
Свм Прабхупда написал молитву (р Вираха-ашакам) 
в годовщину ухода рлы Сарасват хкура, в которой мы 
находим упоминание об учениках, отвергших своего гуру. 
рла Прабхупда писал:

Один из Ваших ближайших учеников, чью 
чашу Вы с любовью наполнили до краев бес-
смертным нектаром Ваших наставлений, 
неблагодарно отбросил эту чашу. И его при-
скорбное пристрастие к заразной отраве привело 
к эпидемии сахаджизма. Кажется, что доблесть, 
добытая Победоносным Львом, в данный момент 
бессовестно похищена шакалом. Гнетущие силы 
невежества довели всех до слёз. И похоже, что 
каждый из молодых львят опять превращается 
в мышь.

Печальные события вокруг Ананты Всудевы и 
Сундарнанды Видьявиноды действительно вызвали 
слёзы на глазах у многих преданных учеников рлы 
Сарасват хкура, но это не помешало им в их 
собственном верном служении своему Божественному 
Учителю. Милость гуру всегда нисходит к искреннему 
и преданному ученику. У рлы Сарасват хкура было 
много искренних и высококвалифицированных учеников: 
рла А. Ч. Бхактиведнта Свм Прабхупда, рла 
Б. Р. рдхар Махрдж, рла Б. П. Пур Махрдж, 
рла Б. Д. Мдхава Махрдж, рла Б. С. Госвм 
Махрдж и рла Б. П. Кеава Махрдж — и это лишь 
некоторые из них.



103

Глава 5 – Владыки мантра-дкши

Преданные на Западе часто думают и говорят о Гауя-
махе как о полном провале, но это не так. После ухода 
Сарасват хкура действительно были трудные времена, 
но его искренние ученики, с трудом преодолев то время, 
в конце концов, победоносно распространили сознание 
Кшы по всему миру и продолжают делать это до сих пор. 
Мы также видим, что покровы мйи окутали многих веду-
щих учеников ИСККОН после ухода нашего Гуру Махрджа, 
рлы А. Ч. Бхактиведнты Свм Прабхупды. С течением 
времени мы видим, что некоторые из этих людей с нена-
вистью отвергли наставления рлы Прабхупды, другие 
опустились до самого низкого уровня безнравственности, 
а третьи даже покончили с собой самым неблагоприятным 
способом. Мй пользуется уходом великих личностей 
и пытается опять скрыть путь, указанный предыдущим 
чрьей, — но действительно искренние ученики вновь 
открывают путь чистого преданного служения. Учрежде-
ние может сбиться с пути в любой момент, будь то ИСККОН, 
Гауя-мах или что-то ещё — нас не должна заботить 
внешняя относительность парампары, учреждения или 
общества, нас должна заботить внутренняя сущность, 
Абсолют, сиддхнта. Именно такая парампар продолжа-
ется десятилетие за десятилетием, столетие за столетием 
и тысячелетие за тысячелетием — бхгавата-парампара.

Преданные не должны разочаровываться, думая, что 
есть слишком много критических замечаний в адрес нашей 
парампары. На самом деле можно сказать, что эта критика 
является своего рода признанием успеха нашей проповеди. 
Подобно «рмад-Бхгаватам», проповедническая миссия 
Сарасват хкура была начата, чтобы произвести рево-
люцию в умах и сердцах заблудших и несчастных людей 
Кали-юги.



104

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

тад-вг-висарго джанатгха-виплаво
йасмин прати-локам абаддхаватй апи
нмни анантасйа йао ʻкитни йат
ванти гйанти-ганти сдхава

Но то сочинение, которое полно описаний тран-
сцендентного величия имени, славы, форм и игр 
безграничного Всевышнего Господа, является необыч-
ным творением, составленным из трансцендентных 
слов, назначение которых — произвести революцию 
в неправедной жизни сбившейся с пути цивилизации 
этого мира. Такие трансцендентные произведения, 
даже если они несовершенны по форме, слушают, 
воспевают и признают чистые люди, которые безукори-
зненно честны («рмад-Бхгаватам», 1.5.11).

рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур действительно 
был могущественной личностью, и это исторический 
факт, что при его жизни никому не удалось опровергнуть 
его веские доказательства, взятые из стр, которыми 
поддерживалась деятельность Гауя-маха. Его сила 
заключалась в его чистоте, а не в жонглировании словами, 
богатстве или чему-то подобному, присущему этому 
миру. Он говорил с такой убежденностью, подкрепляемой 
ссылками на стры, что его критики боялись встречаться 
с ним. По большей части завистники, выступавшие 
против Сарасват хкура, просто лаяли со спины — у них 
не хватало смелости выступить против него напрямую. 
Кртан Сарасват хкура был настолько грандиозным, 
что звуки лая собак просто тонули в океане экстаза.

В отсутствие Сарасват хкура и его верных учеников 
снова можно услышать звуки лая с противоборствующей 
стороны. Но те, кто разумен и благочестив, поддержат 
миссионерский дух тотальной войны против иллюзии, 



начатой сенпати, великим полководцем среди вайшавов, 
рлой Сарасват хкуром, и присоединятся к его про-
славленной линии, одобренной Верховным Господом 
и «рмад-Бхгаватам».

Революция означает оппозицию или спор, и именно этот 
спор помогает нам укрепить нашу веру и привязанность 
к Господу Кше.

сиддхнта балий читте н кара аласа
их ха-ите кше лге судха мнаса

Искренний ученик не сочтёт подобные обсуждения 
сиддхнты пустыми препирательствами и не обойдёт 
их вниманием, ибо они укрепляют ум. Благодаря 
им в уме развивается привязанность к р Кше 
(«Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 2.117).





Часть 2

Практика
чистого преданного служения



«Тот, кто ещё жив, может проповедовать. Пропове-
довать (кртан) — это и есть настоящий бхаджан, 
а не просто сидеть сложа руки — по крайней мере, 
таково было мнение рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура и нашего Гуру Махрджа».



109

Глава 6. Проповедь — это сущность

В о время своих последних игр наш Гуру Махрдж, 
О Вишупда Парамахса Ашоттара-ата 
р рмад А. Ч. Бхактиведнта Свм 

Прабхупда проявил множество божественных наставле-
ний в присутствии тех, кто служил его лотосным стопам 
с великой любовью и нежностью.

Хотя со стороны могло показаться, что рла 
Прабхупда физически страдает из-за ухудшения состо-
яния своего тела, Его Божественная Милость всегда 
оставался поглощён сферой трансцендентного,  помня 
лотосные стопы своих наиболее почитаемых Божеств, р 
р Гауры-Нитя, р р Кшы-Балармы и р р 
Рдхи-ймасундары.

Однажды, увидев, что рла Прабхупда с большим 
трудом продолжает говорить на диктофон, переводя стихи 
из «рмад-Бхгаватам» и давая Бхактиведнта-ком-
ментарии, его секретарь рпад Тамла Кша Госвм 
Махрдж спросил, почему рла Прабхупда всё ещё 
продолжает переводить и проповедовать, находясь на 
таком преклонном этапе жизни, хотя на самом деле он уже 
написал так много книг и объехал с проповедью весь мир? 
Затем он высказал мнение, что ежедневная работа рлы 
Прабхупды над «Бхгаватам» в настоящий момент уже не 
является необходимой.

рла Прабхупда ответил очень смиренно, поведав 
нам «притчу о хорошем солдате». Он сказал: «Даже если 
хорошего солдата, который служит в армии царя, сразят 
на поле боя и срубят его голову с плеч, даже если он лежит 



110

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

на земле в таком состоянии — если он хороший солдат, 
он попытается взмахнуть своей саблей в воздухе в наде-
жде, что он каким-то образом поразит врага». «Точно так 
же, — сказал рла Прабхупда, — я являюсь слугой в армии 
моего Гуру Махрджа, и пока я жив, я должен проповедо-
вать — даже в моем нынешнем состоянии». И он махнул 
рукой в воздухе, словно саблей.

Затем, незадолго до ухода из этого мира, рла 
Прабхупда благословил присутствовавших преданных. Он 
сказал: «Живите долго и проповедуйте!»

Любимое изречение рлы Прабхупды (а также 
и Сиддхнты Сарасват хкура) действительно было 
таким: пра артхе йара сеи хету прачра — тот, кто ещё 
жив, может проповедовать. Проповедовать (кртан) — это 
и есть настоящий бхаджан, а не просто сидеть сложа 
руки — по крайней мере, таково было мнение рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура и нашего Гуру 
Махрджа. В логотипе Гауя Матха, который был раз-
работан Сарасват хкуром и который был нарисован 
по просьбе рлы Прабхупды на левой и правой сторо-
нах главных ворот ИСККОН в Мйпуре (и он всё ещё там), 
мы видим, что барабан-мдага и печатный станок распо-
ложены в ргнуг-бхакти части логотипа. Конечно, это 
противоречит пониманию тех, кто считает кртан (пропо-
ведь и распространение книг) низшей формой бхакти — для 
них высшая форма бхакти заключается в постоянном 
обсуждении гоп-расы.

Является ли проповедь самой сущностью? Пропо-
ведь — это нечто большее. Проповедь — это высшая форма 
жизни в бхаджане. Просто учтите следующее:

Кртан, издание книг и, следовательно, их 
распространение также были приняты Сарасват 



111

Глава 6 – Проповедь — это сущность

хкуром и другими великими чрьями как слу-
жение в линии ргнуги (также рпнуги). Писать 
о Господе — это тоже кртан, и подобным же обра-
зом проповедовать (провозглашать и обращать 
других) — это тоже кртан (когда наша пропо-
ведь совершается для удовольствия Кшы и Его 
чистых преданных, это является кртаном).

В своей песне «Вайшава ке?» («Кто такой настоящий 
вайшав?») рла Сарасват хкур говорит:

кртана прабхве, смараа хайбе
се кле бхаджана-нирджана самбхва.

Внутреннее памятование (смараа) может происхо-
дить благодаря силе кртана, и только тогда возможно 
служение в уединении (нирджана).

Хранитель Преданности, рла Б. Р. рдхар Дев-Госвм 
Махрдж сказал:

Также как для того, чтобы отвечать на вопро-
сы об окружающем мире, автоматически 
требуется полное сосредоточение, что очень 
редко встречается в этот век, так и тогда, когда 
человек занят кртаном, он автоматически не 
может не сконцентрироваться и не сосредото-
читься полностью. Он не может говорить не 
думая — интуитивно он должен быть во всевнима-
нии. По этой причине кртан рекомендуется как 
наивысший вид бхаджана, особенно в век Кали. 
(«Проповеди Хранителя Преданности», глава 2, 
"Бхаджан — подлинный и мнимый").

Конечно же, здесь мы должны задать такие вопросы: 
«Проповедовать о чём и печатать книги о чём? И какова 



112

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

концепция кртана»? Действительно, если подобные вещи 
принадлежат к категории ргнуг-бхакти, у них должны 
быть какие-то отличительные черты.

Чтобы ответить на эти свои вопросы, я должен сначала 
сказать следующее: безусловно, абы какие музыкальные 
звуки, издаваемые мдагой, каратлами и выкрикива-
ние Имён, на самом деле, не являются кртаном. Кртан, 
совершаемый для обретения престижа и славы, наполнен-
ный ложным эго, «я — наслаждающийся», и не несущий 
должного настроения служения, на самом деле, не явля-
ется кртаном (уддха-намой) и, следовательно, не может 
относиться к категории ргнуги. В свою очередь, пропо-
ведь с намерением стать признанным во всём мире чрьей 
и нести добро людям также не является чистой преданно-
стью из-за того, что она окрашена ложным эго — «я — тот, 
кто делает». Таким образом, любая книга, изданная под 
лозунгом «Мы проповедуем!», на самом деле не может быть 
включена в категорию ргнуг-бхакти. Даже когда такие 
книги, казалось бы, говорят только о преме, гоп, маджар 
и других подобных возвышенных вещах, это не означает, 
что они автоматически относятся к ргнуге. Мы должны 
помнить, что группы сахаджиев также издают книги на 
эти темы. Настоящая ргнуг требует высшей поддержки, 
поддержки сверху (с субъективного уровня); вдохновение 
проповедовать и писать должно снизойти к нам — тогда оно 
трансцендентно, тогда его можно считать ргнугой.

Иногда преданным хочется читать множество неавтори-
тетных книг, чтобы углубить своё понимание ргнуги, но, 
к сожалению, попытка без разрешения войти в апракта-
ллу никогда не увенчается успехом. Что уж тогда говорить 
о чтении книг и других источников, которые просто 
посвящены множеству приземленных тем, таких как: 
вегетарианство, социальная политика, великие войны, 



113

Глава 6 – Проповедь — это сущность

изгнание привидений, поклонение кристаллам, инопла-
нетяне, Нью-эйдж-пророчества и так далее. (Я говорю 
это, потому что преданные в наши дни имеют тенден-
цию не только погружаться в чтение запрещенных книг, 
но также их издавать, и это — факт). Такие книги, конечно 
же, не находятся в духе ргнуги, потому что им не хвата-
ет чувства предрасположенности к оказанию служения на 
внутреннем уровне божественного служения Всевышнему 
Господу. Хотя эти темы иногда и могут быть полезны 
с мирской точки зрения, они не являются апракта-катхой, 
трансцендентными темами для разговоров, и поэтому они 
не могут помочь нам продвинуться в сознании Кшы 
(в направлении Кша-премы).

Прежде чем человек сможет достичь премы, он должен 
приобрести необходимую квалификацию. Без надлежащего 
развития событий в правильном направлении обольщаться 
собственными фантазиями — подвиг сумасшедшего. рла 
рдхар Махрдж говорил:

Нужно постепенно достичь уровня истины, 
уддха-саттвы. Нужно пройти через так много 
уровней — Бхр-, Бхувар-, Свар-, Махр-, Джанар-, 
Тапар-, Сатйа-локу, Вираджу, Брахмалоку. 
Махпрабху учит, что лиана бхакти растёт и под-
нимается к Голоке, и ей нужно пересечь все эти 
миры. («Проповеди Хранителя Преданности», т. 2).

упаджий бе лат брхма бхеди ййа
вирадж брахмалока бхеди паравйома паййа

табе ййа тад упари голока-вндвана
кша-чараа-калпа-вкше каре рохаа

Лиана преданности даёт всходы и растёт, что-
бы пронзить оболочку Вселенной. Она пересекает 
реку Вирадж и уровень Брахмана и достигает мира 



114

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Вайкухи. Затем она растёт всё выше до Голоки 
Вндваны, доходя и, наконец, обвивая древо лотосных 
стоп Кшы, исполняющее любые желания («Чайтанья-
чаритмта», Мадхья-лл, 19.153 – 4).

Но псевдопреданные не желают проходить через эти 
уровни — они хотят всё получить по дешёвке. Они хотят 
продолжать повторять имена гоп, но в следующей жизни 
обретут тела мирских женщин — сбитые с толку тремя 
принципами материальной природы, они не получат 
апракта-гоп-деху, форму гоп в трансцендентной земле 
Враджа.

рла Гаура Киора дс Ббдж Махрдж так говорил 
о тех, кто думает, что может подняться на высший уровень, 
просто подражая возвышенным преданным:

Если женщина придёт в родильное отделение, 
она не сможет родить ребенка, только имити-
руя звуки и симптомы родов. Множество вещей 
должно произойти до этого. Только подражанием 
невозможно совершать бхаджан. Человек должен 
быть связан с уддха-саттвой, реальным уров-
нем, и тогда все возвышенные признаки могут 
проявиться. В противном случае будут прояв-
ляться только надуманные ужимки и кривлянье.

Даже освобождённая душа, апракта-джва, должна внешне 
постоянно принимать прибежище в кртане (воспевании 
харинмы) — так советует рла Бхактивинода хкур. 
Внутренне же освобождённая душа (в вечно совершенной 
форме гоп) должна служить рмат Рдхр, глубоко 
мысленно созерцая ежедневные, состоящие из восьми 
частей, игры р Кшы (аша-клийа-ллы). Другими 
словами, Бхактивинода хкур говорит, что это — высшая 
стадия бхаджана для преданных, принявших прибежище 



у лотосных стоп р Чайтаньи Махпрабху. Глубокое 
мысленное созерцание ежедневных, состоящих из восьми 
частей, игр р Кшы (аша-клийа-лл) невозможно для 
тех, кто полон материальных желаний, ложных концепций 
и всему тому подобного, что составляет сущность неофита.

Так как же можно думать, что проповедь (кртан) 
является чем-то меньшим, чем мысленное созерцание 
(памятование об играх Кшы), когда даже апракта-джвам 
рекомендуется искать прибежища в кртане? Такое мышле-
ние, безусловно, происходит из-за отсутствия надлежащего 
знания (самбандха-джны). Те, у кого нет подлинной 
самбандха-джны, не способны подняться на высший 
уровень сознания Кшы. Они также не годятся для пропо-
веди послания Махпрабху, потому что не могут передать 
другим верный метод, с помощью которого живое существо 
достигает конечной цели жизни.

Реальность такова, что в настоящее время по всему миру 
есть определенные группы преданных, которые серьёзно 
расходятся друг с другом по поводу «вопроса проповеди» (что 
даже доходит до физических стычек) — интересно, насколь-
ко хорошо каждая из этих групп постигла «сущность» 
проповеди? Одно можно сказать наверняка — все они стали 
преданными только благодаря проповеди.



«Просто наблюдая за внешним поведением, опре-
делить, кто на самом деле есть расик-бхакта, не 
всегда возможно... Однако существуют внутрен-
ние стандарты, и того, кто знает эти стандарты 
расик-бхакты, невозможно ввести в заблуждение».



117

Глава 7. Расик или сахаджий?

В о время нашего последнего визита в рдхм 
Мйпур нам очень посчастливилось получить 
даран рлы Бхакти Промода Пур Госвм 

Махрджа; на тот момент ему было сто лет. Он был близким 
другом и духовным братом рлы рдхара Махрджа 
и рлы Прабхупды. рла Пур Махрдж присое-
динился к миссии рлы Бхактисиддхнты Сарасват 
хкура в 1922 году и с тех пор является активным пропо-
ведником движения сакртаны Господа Чайтаньи.[1] Мы 
обсуждали многие трансцендентные темы со рлой Пур 
Махрджем и были очень счастливы видеть его настрое-
ние крайнего благоговения перед рлой рдхаром 
Махрджем, рлой Прабхупдой, Святым Именем, 
вайшавами и учением Махпрабху. Больше всего нас тро-
нуло его глубокое смирение и мягкость в обращении.

Однажды вечером, сидя у лотосных стоп рлы 
Пур Махрджа и слушая о том, что значит быть истин-
ным вайшавом, мы были поражены, когда рла Пур 
Махрдж внезапно сказал: «На западный мир надвигает-
ся волна сахаджизма, и вы должны вести проповедь против 
этой ложной концепции».

Что он имел в виду, говоря, что «волна сахаджизма 
надвигается на западный мир»? Сахаджизм, о котором 
мы знаем, означает подражание — имитировать экстаз, 
подражать поведению возвышенных вайшавов, отно-
ситься ко всем вещам дёшево, не следуя четырем 
регулирующим принципам и рекомендуемому процес-

1  рла Бхакти Промод Пур Госвм Махрдж оставил этот мир на 102 
году жизни 21 октября 1999 года – прим. переводчика



118

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

су преданного служения и так далее — все эти практики 
являются сахаджией. Мы читали об этом в книгах рлы 
Прабхупды и, без сомнения, знаем о недостатках наклон-
ностей сахаджиев — или не знаем?

Если человек придёт в ваш храм или к вам домой, 
одетый в сари, с кольцом в носу, начнёт петь Харе Кша 
и кататься по полу со слезами экстаза на глазах, что ж, вы, 
вероятно, распознаете его склонность к сахаджии и отвер-
гнете его общение. Но помимо этих грубых проявлений 
сахаджизма, понимаем ли мы на самом деле, что такое 
сахаджий и как избежать склонности к ней? Очевидно, что 
нет, иначе рла Пур Махрдж не настаивал бы на своей 
просьбе так твёрдо.

Дальнейшие беседы со рлой Пур Махрджем 
прояснили, чтó он имел в виду, когда воскликнул: «При-
ближается волна сахаджизма!» Не только кастовые госвм, 
гаурнгар, улы, булы, сиддха-дехи, сиддха-прал, сакх-
бхек, даравеи, сни, смрты, атив, чдхр, сахаджии 
и многие другие бесполезные школы имитации идут рас-
пространять свою чепуху на Запад, сказал он, но и члены 
вашей собственной общины, люди из нашей сампради, при-
езжают, чтобы участвовать в демонстрации сахаджизма. 
И делают они это во имя ргнуг-бхакти!

Ргнуг-бхакти, горячая тема для 90-х, что это такое 
и как ей следовать? рла Пур Махрдж подчеркнул, 
что если преданный, саннйс или брахмачр, счита-
ет, что он стал ргнуг-бхактой или расиком, и хочет 
услышать о сокровенных ллах Кшы и гоп, не обладая 
предварительно должными качествами, тогда он сильно 
рискует стать женщиной с мирским телом в своей следу-
ющей жизни! К сожалению, есть много старших учеников 
рлы Прабхупды и рлы рдхара Махрджа, кото-
рые пытаются приблизиться к высшему субъективному 



119

Глава 7 – Расик или сахаджий?

миру Кша-ллы с помощью практики и медитации на 
уровне ума. Однако, по словам рлы Пур Махрджа, 
ни один из них не имеет разрешения на это от рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура! Даже если у человека 
есть необходимая адхикр, это — не тот процесс, который 
был указан Сарасват хкуром или нашими предыдущи-
ми чрьями и гуру, такими как рла Прабхупда или 
рла рдхар Махрдж.

Чтобы вести нас в наших стараниях приблизить-
ся к высшему миру, рла Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур сочинил прекрасные строчки, в которых реко-
мендуется, чтобы мы держали самые возвышенные 
устремления в жизни нашего бхаджана высоко над головой 
или глубоко внутри:

пджла ргапатха гаурава-бхаге
маттала сдху джана вишайа ранге

Путь божественной любви достоин нашего поклоне-
ния, и мы должны держать его высоко над головой как 
наше высшее устремление.

И чтобы защитить нас от неправильного представления 
о сахаджиях, Сарасват хкур написал небольшую 
книгу под названием «Практа-раса ата-дши», 
в которой он описывает сто недостатков школы сахаджиев. 
У сахаджиев есть тысячи недостатков, которые лишают 
их квалификации, но Сарасват хкур упомянул в своей 
книге лишь некоторые из них.

Чтобы проиллюстрировать идею держать высшие 
идеалы высоко над головой, рла рдхар Махрдж 
рассказывал, что рла Сарасват хкур желал поселить-
ся на Говардхане, а не на Рдх-куе. «Я не подхожу для 
жизни на Рдх-куе. Так что я буду жить на более низком 



120

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

уровне, но мои гуру — Гаура Киора дс Ббдж, рла 
Бхактивинода хкур и другие — достойны заниматься 
служением на Рдх-куе. Поэтому я буду приходить 
и прислуживать им там, а затем буду возвращаться на уро-
вень чуть ниже, на Говардхан. Там я и буду пребывать».

Но каково наше фактическое положение? Не должны 
ли мы стремиться к высшему знанию, к высшей истине? 
Это —каверзный вопрос. Мы должны двигаться в направ-
лении истины, мы должны иметь надлежащее знание, 
однако в то же время мы должны проявлять большую 
осторожность — глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся 
ступить. Желание знать всё о Кша-лле — это недо-
статок, и он станет причиной нашего падения. Нам 
выгодно всегда искать более низкое положение. Это — пра-
вильная тактика для сохранения субъективной позиции 
в субъективном мире.

Как однажды сказал рла рдхар Махрдж: «В про-
тивном случае, если мы будем думать, что принадлежим 
к высшей сфере, та высшая реальность уйдёт из нас. Только 
с чуть более низкого положения мы должны с уважением 
смотреть на тот более высокий уровень».

С того момента, как гуру дал нам настоящую связь 
с высшим миром, мы должны поклоняться этой концепции 
на алтаре нашего сердца. Мы должны проявлять величай-
шее уважение к тем, кто является частью сокровенной ллы 
Кшы, и к тем, кто пришёл сюда, чтобы представлять 
ту высшую сферу.

Прежде всего, понятные лишь посвящённым ллы 
Кшы и гоп никогда не должны обсуждаться на откры-
тых собраниях среди неквалифицированных людей. Также 
не следует выставлять публично живопись интимных лл 
или другие подобные демонстрации, такие как театраль-
ные представления раса-ллы. Обычные люди будут считать 



121

Глава 7 – Расик или сахаджий?

Кша-ллу с гоп мирскими сексуальными отношениями, 
да и преданные-неофиты также не смогут понять эти темы. 
Поэтому раскрывать такие предметы в их окружении явля-
ется оскорблением.

Сначала заслужи, а потом желай. Обсуждение кон-
фиденциальных тем о Кша-нме и раса-лле Кшы 
в присутствии людей, не имеющих требуемой адхикр 
(квалификации), является апардхой, оскорблением:

араддадхне вимукхе ʻпй авати[2]

Оскорблений такого рода непременно должен избегать 
тот, кто хочет прогрессировать в сознании Кшы. 
Конечно, обсуждать более высокие темы можно — они не 
запрещены совсем. Но должен быть квалифицированный 
оратор и квалифицированный слушатель. На самом деле 
такие обсуждения предназначены для освобождённых 
душ, и просто слушать о таких вещах без необходимой 
квалификации — это само по себе сахаджий. Жизни 
наших чрьев подают нам пример; особенно из жизни 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура, основателя 
современной проповеднической миссии р Чайтаньи 
Махпрабху, мы видим, что он был крайне сдержан 
в обсуждении эзотерических тем. Подобным же образом, 
и рла Прабхупда, и рла рдхар Махрдж также 
были совершенными примерами установленных Сарасват 
хкуром стандартов.

На протяжении всей своей «карьеры» ученика Его 
Божественной Милости А. Ч. Бхактиведнты Свм 
Прабхупды я наблюдал, что, хотя рла Прабхупда 
внутренне и наслаждался сокровенными истинами, каса-
ющимися Гауя-вайшавизма, он, тем не менее, был 

2  Восьмое из десяти видов оскорблений Святого Имени, приведённых 
в «Падма-пуре» – прим. переводчика



122

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

очень, очень сдержан в открытом обсуждении этих тем 
даже со своими самыми квалифицированными учениками. 
Хотя внешне рла Прабхупда не обсуждал эзотери-
ческие игры Кшы, является фактом то, что внутренне 
рла Прабхупда полностью осознавал возвышенные 
вкусы любви к Богу. Подобно своему духовному учите-
лю рле Бхактисиддхнте Сарасват хкуру, внешне 
рла Прабхупда поклонялся пути божественной любви 
с величием, трепетом и благоговением, но на самом деле 
его целью была простая и прекрасная божественная любовь 
Вндвана, хотя его нрав в установлении Движения созна-
ния Кшы во всём мире был точно таким же, как у льва.

Преданного, который внутренне наслаждается тран-
сцендентными играми Рдхи и Кшы, называют 
расик-бхактой, то есть тем, кто получает трансцендентное 
удовольствие, вспоминая нежную сладость любви к Богу. 
Факт состоит в том, что каждому рано или поздно при-
дется войти в контакт с таким возвышенным преданным, 
но в настоящий момент перед нами стоит проблема — как 
отличить расик-чрью от сахаджии?

Я думаю, смело можно сказать, и мои читатели вос-
примут это без возражений, что рла Прабхупда был 
расик-чрьей. Поэтому мы можем больше узнать о пра-
вильном подходе к возвышенному предмету, наблюдая 
за его настроением и поведением. Несмотря на то, что он 
держал всё внутри, не позволяя своему экстатическому 
настроению проявиться внешне, глубина, с которой рла 
Прабхупда наслаждался сознанием Кшы, иногда была 
видна в том, что он делал или говорил. Однако по большей 
части его внутреннее настроение скрывалось за фасадом 
чрьи всего мира, джагад-гуру, проповедника «Бхагавад-
гты как она есть» и смиренного слуги своего духовного 
учителя. В результате этого рла Прабхупда постоян-



123

Глава 7 – Расик или сахаджий?

но занимался кртаном и проповедовал на благо падших 
обусловленных душ. Понять внутреннее состояние предан-
ного-расик нелегко, если вообще возможно. Но мы должны 
попытаться, если мы хотим двигаться вперёд.

Один из примеров того, как рла Прабхупда держал 
в себе настроение понятных только посвящённым тем и не 
раскрывал их открыто, на публике, можно привести в связи 
со стихом дехи пада паллавам ударам из «Гита Говинды» 
Джаядевы Госвм. Гауя-вайшавы считают этот стих 
одним из самых возвышенных и почитаемых стихов из ког-
да-либо произнесённых. Тем не менее известно что рла 
Прабхупда только дважды поднимал тему этого стиха 
в проповеди после своего приезда в западный мир. Тема 
эта очень приятна для чистых преданных, но они не любят 
обсуждать подобные вещи в кругу обусловленных душ. 
Только последователи р Чайтаньи Махпрабху, по Его 
милости, могут понять суть этого стиха. Он содержит в себе 
Рдх-дасйам — высшее устремление для Гауя-вайшава.

Дехи пада паллавам ударам. Этот стих Господь Кша 
адресовал рмат Рдхр во время их задушевных 
бесед. В нём Кша открыто выражает Себя — с большой 
поспешностью и крайней необходимостью Он просит 
прощения у рмат Рдхр: «Пожалуйста, прости 
Меня и возложи Свои лотосные стопы на Мою голову». Это 
высочайшая и эзотерическая концепция — Сам Кша про-
возглашает возвышенное положение рмат Рдхр 
как высочайшего объекта поклонения. Такой тип мышле-
ния невозможен для новичков, неофиты не могут постичь 
такого возвышенного положения. Как это возможно? Весь 
мир ищет Кшу; все йоги, муни и мудрецы; даже Брахм, 
ива и Вишу жаждут дарана Кшы, но Кша умоля-
ет о милости рмат Рдхр. Вы только посмотрите, 
как Она велика!



124

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

рла Прабхупда лишь однажды обсуждал этот сокро-
венный вопрос со своими западными учениками, когда 
он давал наставления одной из художниц BBT, рмати 
Джадурани дев дс, где-то в 1967 году.

рла Прабхупда рассказал своей ученице тот случай, 
когда во время написания «Гт-Говинды» и описания 
любовных отношений между Рдхой и Кшой эти слова 
пришли на ум Джаядеве: дехи пада паллавам ударам. Когда 
это случилось, Джаядева был поражён: «Что это такое?! Как 
такая мысль пришла ко мне в голову? Я не могу написать 
такое. Как это возможно?"

Джаядева не мог себе этого представить. Как мог Кша, 
Всевышний Господь, просить, чтобы стопы рмат 
Рдхр были помещены ему на голову? Джаядева питал 
великую преданность и любовь к Кше как к наивысше-
му Верховному Существу, поэтому Кше было неуместно 
произносить такие слова. Джаядева не мог заставить себя 
записать такой стих. Он начал дрожать, и перо выпало из 
его рук.

Чувствуя себя довольно встревоженным, Джаядева 
решил отправиться на Гангу для омовения. Он сообщил об 
этом жене: «О добродетельная жена, я пойду на Гангу для 
омовения. Пожалуйста, начни готовить прасд, чтобы он 
был готов к моему возвращению». На что его покладистая 
жена ответила: «Да, мой уважаемый муж, всё будет сделано, 
как ты просишь».

Затем он вышел из дома и отправился к Ганге. Вскоре 
после этого Джаядева вернулся домой и попросил свою жену 
немедленно подать прасд, так как он был очень голоден. 
Затем жена Джаядевы прислуживала своему мужу, после 
чего он вернулся в свою рабочую комнату и начал писать.

Как принято в Индии, после того, как её муж поел, 
жена Джаядевы присела и стала принимать свою порцию 



125

Глава 7 – Расик или сахаджий?

прасда. Внезапно в дверях дома опять появился Джаядева 
и стал звать жену, прося её подать прасд, так как он был 
очень голодный. Поражённая услышанным, жена сообщи-
ла своему мужу: «Мой уважаемый муж, по возвращении 
с Ганги ты уже принял пищу, и я в свою очередь, после тебя, 
тоже уже приняла прасд. После этого ты пошёл в рабочую 
комнату и продолжил писать. Я видела, как ты всё это дела-
ешь, так почему же ты теперь говоришь, что очень голоден 
и хочешь опять принять прасд?»

Услышав это, Джаядева был сбит с толку и не мог понять 
странного поведения своей жены. Войдя в свою рабочую 
комнату, Джаядева ещё больше поразился, увидев, что стих, 
который он не решался записать, теперь был написан его 
собственным почерком на бумаге, которую он оставил. Сам 
Кша пришёл, чтобы завершить стихотворение. Кша 
хотел, чтобы Джаядева открыл эту непостижимую истину, 
но тот колебался, поэтому Кша сделал всё Сам.

смара гарала кхаана мама рираси маана
дехи пада паллавам ударам

джавалати майи даруо мадана кадан руо
харату таду пхита викрам

О р Рдхе, Твои святые лотосные стопы очень 
добры и великодушны. Жгучий яд Кмадевы, который 
всегда давит на Меня, исчезнет, если Ты поместишь 
Свои лотосные стопы на Мою голову. Только Ты можешь 
спасти Меня.

Когда рла Прабхупда произнёс этот стих, он сам 
начал внутри испытывать сильные экстатические эмоции, 
но сдержал себя ради блага своей ученицы.

В течение оставшихся десяти лет своей проповедни-
ческой миссии рла Прабхупда никогда больше не 
цитировал этот стих, вплоть до 1977 года, когда он произнёс 



126

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

дехи пада паллавам ударам в ходе порицания кинопродю-
сера, пришедшего за получением благословения рлы 
Прабхупды на создание фильма по Кша-лле. рла 
Прабхупда высказался прямо и твёрдо — у него нет и не 
было намерения когда-либо благословить такой проект. 
И его аргументы были очевидны: «Кто сможет понять 
снятый Вами фильм?»

Просто наблюдая за внешним поведением, опреде-
лить, кто на самом деле есть расик-бхакта, не всегда 
возможно. С внешней стороны может даже показать-
ся, что расик-бхакта вообще не наслаждается расой. 
Внешне он может даже иметь совершенно обыденный вид. 
Однако существуют внутренние стандарты, и того, кто 
знает эти стандарты расик-бхакты, невозможно ввести 
в заблуждение.

Одним из очень важных стандартов расик-бхакты 
является то, что он не может стерпеть расбхсу (непосле-
довательность или противоположные вкусы в расе) или то, 
что неквалифицированные люди пытаются проникнуть 
в конфиденциальные предметы. рла Прабхупда часто 
показывал такой пример полной нетерпимости к этим 
вопросам. Во всех случаях рла Прабхупда неизменно 
подчёркивал, что сокровенные раса-ллы Кшы и гоп 
предназначены «только для освобождённых душ» и обу-
словленные души или преданные-неофиты совершенно 
не в состоянии понять эти темы.

рла Прабхупда был непреклонен в этом вопросе. 
Он часто сердился, когда неквалифицированные люди 
поднимали такие сокровенные темы, и ругал их: «Я подчёр-
киваю, что эти вещи не предназначены для обыкновенных 
людей, для обыденного обсуждения и обычного представ-
ления. Эти вещи — для освобождённых душ! Это — моя точка 
зрения».



127

Глава 7 – Расик или сахаджий?

Что касается внешних проявлений экстаза расик-бхакты, 
то можно обратиться к примеру Пуарика Видйнидхи 
в Чайтанья-лле. Всякий раз, когда Пуарику Видйнидхи 
случалось услышать темы Кша-ллы, он переполнялся 
экстазом и демонстрировал все телесные признаки любви 
к Богу — дрожь, прерывающийся голос, слёзы, обмороки, 
катание по земле, разговор, как у сумасшедшего и тому 
подобное. Только увидев эти необыкновенные телесные про-
явления любви к Богу, можно было действительно понять 
возвышенное положение рлы Пуарика Видйнидхи. 
Внешне он казался совершенно обыденным, но внутри 
он был преданным высочайшего уровня. Высочайшего 
уровня, если не сказать больше — он был воплощением царя 
Вриабхну, отца рмат Рдхр.

На самом деле оба этих примера, которые я привел, 
один со рлой Прабхупдой, а другой с Пуариком 
Видйнидхи, являются действительными характеристи-
ками расик-бхакты. Однако из двух примеров нас должен 
больше интересовать пример рлы Прабхупды, а не 
Пуарика Видйнидхи. Почему? Потому что обманщи-
ки часто подражают поведению преданных, таких как 
Пуарик Видйнидхи, но они почти никогда не подражают 
поведению проповедников, таких как рла Прабхупда. 
Например, во Вндване есть некий саннйс-мйвад, 
который, услышав имя Рдхр, впадает в «транс» 
и проливает слёзы «экстаза». Но когда я задал ему множе-
ство вопросов о философии р Чайтаньи Махпрабху, ему 
нечего было ответить. У него не было понимания филосо-
фии, и поэтому он был разоблачён.

Настоящие расик-бхакты — это мастера раса-таттвы, 
или философии расы. Эта раса-таттва — не просто изуче-
ние книг, это — истинная правда о трансцендентной любви 
между Рдхой и Кшой, проявляющаяся в сердцах чистых 



преданных. Это — высшая истина о трансцендентных 
любовных связях, обретенных благодаря полной преданно-
сти и глубокой привязанности к лотосным стопам Кшы. 
Поскольку раса-таттва — неотъемлемая часть сердец 
чистых преданных, псевдосвм, псевдойогам и псевдогуру 
не так-то легко ей подражать.

Наш вывод состоит в том, что мы должны сделать целью 
своей жизни удовольствие самых дорогих слуг Кшы. Это 
автоматически даст нам необходимые качества для высшей 
сферы, но если мы станем вторгаться в Кша-ллу, если 
попытаемся рваться вперед без надлежащей квалифика-
ции, тогда мы обязательно будем низвергнуты.

Долг всех учеников рлы Прабхупды и рлы 
рдхара Махрджа, и особенно саннйс, проповедовать 
против распространения сахаджизма в общине вайшавов 
здесь, в западном мире. Это будет великим служением Дви-
жению р Чайтаньи Махпрабху. Стандарты проповеди 
и бхаджана уже были установлены для этого Движения 
рлой Бхактисиддхнтой Сарасват хкуром, и, как 
недавно нам поручил рла Пур Госвм Махрдж, — мы 
должны черпать вдохновение у Сарасват хкура и делать 
то, что необходимо.





«Как последователей Господа Чайтаньи Махпрабху 
в линии рлы Рпы Госвм Прабхупды нас назы-
вают рпнугами, последователями р Рпы. 
Мы можем не обращать внимания на учения многих 
святых, таких как Патаджали, Будда, Иисус, 
акара, даже Рмнуджчрья и Мадхвчрья...»



131

Глава 8. Сдхана-бхакти

Преданный: Как мы можем практиковать сознание Кшы?

Нарасигха Махрдж: Когда р Чайтанья Махпрабху 
встретил рлу Рпу Госвм в Прайге, Господь дал ему 
наставления в науке сознания Кшы.

кша-таттва, бхакти-таттва, раса-таттва-прнта
саба икхила прабху бхгавата-сиддхнта

р Чайтанья Махпрабху поведал рле Рпе 
Госвм высочайшие истины, связанные с Господом 
Кшой, с преданным служением и с трансцендентны-
ми расами, которые достигают кульминации в любовных 
отношениях Рдхи и Кшы. Кроме того, Господь открыл 
Рпе Госвм высший смысл «рмад-Бхагватам».[1]

р Чайтанья Махпрабху дал сокровенные наставления 
рле Рпе Госвм, а также наделил его способностью 
широко их распространять. Позднее рла Рпа Госвм 
изложил суть учений р Чайтаньи Махпрабху в своей 
книге «Бхакти-расмта-синдху».

Во второй Волне (глава вторая) «Бхакти-расмта-
синдху» рла Рпа Госвм перечислил шестьдесят 
четыре пункта практики сознания Кшы, которым должны 
следовать все преданные р Чайтаньи Махпрабху и р 
р Рдхи-Говинды. Они начинаются так:

атха агни-
гуру-пдрайастасмт кшадкшди-икшам
вирамбхеа гурох сев сдхувартмнувартанам

1  «Чайтанья-чаритмта», Мадхья-лл, 19.115 – прим. переводчика



132

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Следующие части являются неотъемлемы-
ми составляющими сдхана-бхакти: 1 – принятие 
прибежища у лотосных стоп гуру; 2 – получение посвя-
щения и обучение у гуру; 3 – служение гуру с любовью 
и рвением и 4 – следование по стопам великих пре-
данных («Бхакти-расмта-синдху», Восточная часть, 
Вторая волна, текст 74).

В «Хари-бхакти-вилсе» рлы Санатаны Госвм уже 
упоминались разнообразные аспекты практики сознания 
Кшы, но рла Рпа Госвм отмечает, что он выбрал 
только наиболее важные аги бхакти — харибхакти-
вилсеʼсй бхактерагни лакша, киту тни прасиддхни 
нирдийанте йатх мати.

Гуру-пада-райа — так в первую очередь излагается 
главный принцип практики сознания Кшы — примите 
прибежище у лотосных стоп р гурудева, истинного духов-
ного учителя. райа означает «убежище». р гурудев — это 
райа-виграха, или принцип дарования убежища 
у Всевышнего Господа. При заботе гуру и под его руковод-
ством мы можем научиться подлинному процессу обретения 
сознания Кшы.

Без прибежища у р гурудева так называемая практика 
сознания Кшы является выдумкой или просто мирским 
занятием. Истинное сознание Кшы находится на сверх-
ментальном, сверхмирском плане, и его нельзя достичь, 
просто занимаясь умственными измышлениями. Человек 
становится сознающим Кшу благодаря милости Кшы, 
полученной в нисходящем процессе — от гуру к учени-
ку. Милость Кшы обязательно снизойдет на нас, когда 
у нас будет истинная связь. Поэтому, практикуя жизнь 
в сознании Кшы, наша первоочередная задача  — принять 
прибежище у р гурудева.



133

Глава 8 – Сдхана-бхакти

тасмд гуру прападйета джиджсу рейя уттамам
бде паре ча ништа брахмай упаамрайам

Мой дорогой царь, тот, кто желает познать конечную 
цель жизни, должен полностью предаться гуру. Гуру всег-
да является чистым преданным Всевышнего Господа. 
Гуру всегда свободен от двойственности материального 
существования, такой как влечение к объектам чувств 
и отвращение к ним. Гуру полностью осознал смысл 
абда-брахмаи, богооткровенных писаний бхакти, 
и всегда занят пара-брахмаи — повторением Святого 
Имени и воспеванием славы трансцендентных игр 
Господа («рмад-Бхагватам», 11.3.21).

На Голоке Вндване Кша окружен нитйа-парикарами, 
Своими вечными спутниками. Эти вечные спутники, такие 
как Патрака, рдама, Нанда и Яод, а также рмат 
Рдхр, являются главными представителями 
райа-виграхи. Нитйа-парикара-преданные не относятся 
к категории джва-душ, а известны как ргтмики, 
Вечные Противоположности Целостному Проявлению 
Всевышней Божественной Личности, р Кшы. Все 
преданные нитйа-парикары, находящиеся в мдхурйа-расе, 
такие как Лалит, Викх и даже Чандрвали, являются 
экспансиями темперамента служения рмат Рдхр. 
Все преданные нитйа-парикары, находящиеся в остальных 
расах, такие как Нанда, Яод, рдама и так далее, 
проявляются из настроения служения р Баладевы. Эти 
преданные не являются джва-душами или пограничными 
существами, и также их не следует путать с категорией 
вишу-таттвы. Душа-джва никогда не сможет стать 
ргтмикой. На высшей стадии совершенства душа-джва 
может достичь положения вечной служанки у служанки 
служанки Лалиты, Викхи и рмат Рдхр или 
Нанды Махрджи и Яоды.



134

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

р гурудев известен как принцип райа-виграха, 
который распространён на мир обусловленных душ, чтобы 
удовлетворить их чрезвычайную потребность в получении 
прибежища у ргтмиков. Гуру, будучи самым милостивым 
преданным рмат Рдхр или р Баладевы, всегда 
готов дать убежище смиренным и искренним ученикам и 
направлять их в вопросах, касающихся их духовного роста.

«Прибежище» означает «предаться» — арагати. Если 
ученик не предаётся гуру, между ними никогда не будет 
места согласию. Нужно соблюдать осторожность и не при-
ближаться к гуру в умонастроении спорщика. Подчинённое 
поведение при общении с гуру очень важно. Мы страдаем 
в материальном мире из-за нашего мятежного отношения 
к Высшему Авторитету Кшы. Поэтому оппозиция словам 
р гурудева нам не поможет.

Также, гуру — не справочная служба. Что, если мы 
придём к гуру, зададим вопрос, получим какое-то знание, 
а затем уйдём? Если так, мы не обретём ничего духовного. 
Знание р гурудева не должно служить нашим эгоистич-
ным целям. Мы должны предаться лотосным стопам р 
гуру. Его знание покорит нас, разрушит все наши сомне-
ния и откроет нам то богатство, которое находится внутри 
нас. Мы должны пообещать себе, что станем рабами р 
гурудева. Мы никогда не должны пытаться сделать знание 
р гурудева украшением нашего ложного престижа. 
«Посмотрите, что я знаю! Видите, какой я продвинутый?» 
Такая ложная гордыня, несомненно, остановит продвиже-
ние ученика в сознании Кшы. р гурудев «купил» нас, 
и он имеет полное право оттолкнуть нас по своему жела-
нию. Предавшись р гурудеву, мы не должны забирать 
обратно свою энергию для личного удовольствия или из 
страха, что нас будут эксплуатировать. Мы должны сохра-
нять нашу веру, раддху, в р гурудева. Столь полная отдача 



135

Глава 8 – Сдхана-бхакти

и вера — единственная цена, которую нужно заплатить, 
если мы хотим продвигаться вперед в сознании Кшы.

йасйа деве пар бхактир йатх-деве татх гурау
тасйаите катхит хй артх праканте махтмана

Только тем великим душам, которые верят в р 
гурудева и Всевышнего Господа р Кшу, открывает-
ся весь смысл ведического знания.[2]

В подтверждение необходимости второй аги (дкши 
и кши) рла Рпа Госвм Прабхупда процитировал 
ещё один стих из «рмад-Бхагватам»:

татра бхгаватн дхармн икшед гурв-тма-дайвата 
амйайнутй йаис тушйед тмтма-до хари

Гуру следует служить со всей искренностью, созна-
вая, что он нам так же дорог, как и мы сами. Гуру следует 
рассматривать как Бога во плоти. Таким образом отно-
сясь к гуру, ученик должен получать от него наставления 
по тайному знанию «рмад-Бхагватам» и связанных 
с ним книг по бхакти. Такое осмысленное поведение 
ученика приносит очень большое удовольствие Все-
вышнему Господу («рмад-Бхагватам», 11.3.22).

Посвящения — харинма и мантра-дкш — предлагаются 
ученику в преддверии бхакти. «Посвящение» означает 
«начало». Тот, кто получил надлежащее посвящение 
в системе парампары, находится в нужном положении 
для обретения нисходящей милости Кшы. Если же мы 
не можем найти обладающего необходимыми качествами 
преданного, которому мы можем предаться и от которого мы 
можем принять посвящение, тогда мы должны с бóльшим 
усердием продолжать поиски. «Ищите, и обрящете». Если, 
однако, даже после нашего продолжительного поиска мы 

2  «ветватара Упанишада», 6.38 – прим. переводчика



136

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

не можем найти ни одного квалифицированного человека, 
тогда мы должны признать, что недостаток находится 
у нас внутри. Если мы не можем получить прибежище р 
гурудева, значит, на самом деле мы неискренни. Кша не 
оставит без внимания наш искренний поиск, и благодаря 
нашему усердию мы обретем божественную связь 
со р гурудевом.

Гуру  — это не мода. Одна ж ды рла Прабх у п да, 
А. Ч. Бхактиведнта Свм Махрдж, спросил группу 
своих учеников: «Кому нужен гуру?» На что один из уче-
ников ответил: «Каждому нужен гуру!» Ко всеобщему 
удивлению, рла Прабхупда сказал: «Нет! Не всем нужен 
гуру. Только тому, кто хочет покончить с жалкими услови-
ями материального существования, — тому нужен гуру, 
а не всем. Гуру — это не мода!»

рла Бхактивинода хкур объяснял процесс посвяще-
ния как систему, называемую пача саскра — тпа, пура, 
нма, мантра и йга. Во-первых, говорит Бхактивинода 
хкур, ученик должен приблизиться к гуру с сознанием 
тпы, раскаяния в своих прошлых греховных поступках. 
Затем гуру даст указания ученику в пуре — науке нане-
сения Имён Бога в двенадцати местах на теле. Видя 
готовность ученика к изменениям, гуру предложит ему 
нму, и искренний ученик станет инициированным уче-
ником. Силой Святого Имени Кшы уничтожатся все 
греховные действия, и ученик осознáет свою вечную при-
роду слуги Кшы.

Затем гуру даст своему ученику мантру. Мантра — обычно 
это кма-гйатр-мантра — поможет ученику очистить свой 
вкус, развить особую нежную сладость (расу) воспевания 
Кша-нмы. Затем гуру даст наставления (икшу) учени-
ку для йги, поклонения Божествам. рла Бхактивинода 



137

Глава 8 – Сдхана-бхакти

хкур отмечает, что без поклонения Божествам обуслов-
ленной душе очень трудно добиться прогресса в сознании 
Кшы. На самом деле Святое Имя Кшы само по себе 
может открыть высшую истину, но поскольку предан-
ный-неофит не может чисто произнести имя Кшы из-за 
анартх или апардхи, ему требуется очищение посредством 
процесса поклонения Божествам, арчаны.

Все пункты пача саскры включены в шестьдесят 
четыре аги садхна-бхакти, установленные рлой Рпой 
Госвм Прабхупдой. Чтобы поддержать третью агу 
бхакти, служение гуру, р Рпа снова цитирует стих из 
«рмад-Бхагватам», 11.17.27:

чрйа м виджнйн нваманйета кархичит
на мартйа-буддхйсйета сарва-дева-майо гуру

Знай, что чрья, или гуру — это Я Сам. Никогда не 
думай о нём, как об обычном человеке. Никогда не 
проявляй к нему неуважения. Никогда не ищи в нём 
недостатков. Гуру — это воплощение всех полубогов.

Однажды, когда рлу рдхара Дева-Госвм Махрджа 
спросили о гуру, он сказал: «Гуру — это не джва-таттва». 
Присутствовавшие при этом преданные испытали 
лёгкий шок, услышав эти слова, потому что, согласно их 
тогдашнему пониманию, раз гуру — не Бог и не принадлежит 
к вишу-таттве, то он — джва-таттва, обычная душа. Это 
правда, но правильное понимание положения гуру состоит 
в том, что гуру принадлежит к категории гуру-таттвы. 
Гуру не считается джва-таттвой, и также ученик не видит 
в своём гуру никаких мирских качеств. Всё, что гуру делает 
или говорит, воспринимается учеником как божественное, 
потому что ученик видит воплощение Кшы в р гурудеве. 
Там, где Кша нисходит, чтобы заключить преданного 



138

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

в объятия, находится р гурудев. Поскольку гуру неотличен 
от Самого Кшы, он в полной мере достоин, чтобы ученик 
оказывал ему служение.

Кшу привлекает служение Его чистого преданного. 
Благодаря своей полной отдаче и готовности доставить 
удовольствие Кше любыми способами чистый предан-
ный способен привлечь любовь Господа — настолько, что 
Сам Господь в свою очередь желает служить Своему чисто-
му преданному. Однако чистый преданный или р гурудев 
всегда очень осторожен, чтобы не принять служение от 
Кшы. Поэтому в сердце Кшы остаётся неудовлетво-
ренное желание — служить р гурудеву. Когда искренний 
ученик служит гуру с любовью и рвением, это доставляет 
Кше огромное удовлетворение, потому что исполняется 
Его сокровенное желание.

Есть особенно тонкий момент в понимании р гурудева, 
на который мы должны обратить пристальное внимание. 
Кше служит Его самый близкий преданный, р гурудев:

скшд-дхаритвена самаста-страир
уктас татх бхвйата эва садбхи
кинту прабхор йа прийа эва тасйа

ванде гуро р-чараравиндам

Гуру следует почитать так же, как и Всевышне-
го Господа, потому что он самый близкий Его слуга. 
Это признается во всех богооткровенных писаниях и 
этому следуют все авторитеты. Поэтому я в почтении 
склоняюсь пред лотосными стопами р гурудева.[3]

р гурудев — самый близкий слуга Кшы. Но кто он, этот 
самый доверенный слуга? По словам рлы рдхара 
Дева-Госвм Махрджа: «Если мы слегка приподнимем 

3  рла Вивантха Чакраварт хкур, «р р Гурваштака», 7 – прим. 
переводчика



139

Глава 8 – Сдхана-бхакти

голову и поищем, то обнаружим, что это — рмат 
Рдхр». Именно рмат Рдхр — самая дорогая 
служанка Кшы — стоит за выполнением обязанностей 
р гурудева. Если мы будем искренне искать и полностью 
сосредоточимся на том, чему нас учит наш любимый гуру, 
мы обнаружим рмат Рдхр в р гурудеве. Таков 
высочайший, наиболее почитаемый взгляд на нашего гуру. 
Мы слышали, что рла Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур видел рмат Рдхр в Бхактивиноде, 
а Рагхунтха дс Госвм видел рмат Рдхр 
в своих любимых гуру, рле Рпе и Сантане Госвм. 
Это — высшее видение р гурудева, и в этом смысл слов 
кинту прабхор йа прийа эва тасйа.

Первые три аги преданного служения главным обра-
зом относятся к гуру: к принятию у него прибежища, 
получению от него наставлений и служению ему. Чет-
вёртая ага — следовать по стопам великих преданных, 
сдху-вартмнувартанам. Чтобы обосновать эту агу, 
рла Рпа Госвм Прабхупда цитирует текст из 
Ска Пуры:

са мгйа рейас хету пантх сантпа-варджит 
анвптарама прве йена шантха пратастхире

Лучший способ искать истину — следовать по пути, 
уже пройденному святыми людьми и преданными, идя 
по которому они достигли высшей цели жизни. Этот 
путь всегда свободен от всевозможных препятствий 
и помех для нашего продвижения, и человек очень 
быстро достигает желаемого результата.

На самом деле есть много аватр (воплощений), много 
святых и много предписанных методов для духовных 
и материальных достижений, упомянутых в Ведах, но они 
нас не интересуют. В связи с этим я однажды услышал 



140

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

одну историю от рпада Говинды Махрджа. рла 
Рпа Госвм Прабхупда написал одну очень сложную 
локу в «Бхакти-расмта-синдху», в которой говорит-
ся: «Мне нет дела до Баладевы и мне нет дела до Рукмии 
или Сатйабхмы, но я должен продолжать своё служение. 
Такова моя внутренняя сущность». Здесь мы видим такое 
явное, крайнее пренебрежение, что неофит сочтет его оскор-
бительным. Как можно пренебречь Баладевой, Всевышней 
Божественной Личностью, или Рукмии и Сатйабхмой, 
вечными царицами Господа Кшы в Двраке? Мы не смеем 
даже подумать о таком! Так как же возможно, что рла 
Рпа Госвм Прабхупда написал это?

Не в силах понять смысл этой локи, несколько очень 
видных учёных однажды пришли к рле рдхару 
Деву-Госвм Махрджу в Навадвпа-дхму, чтобы 
узнать его мнение. Учёные мужи не могли понять скрытый 
смысл этой локи, и поэтому они пришли к рле Гуру 
Махрджу, зная, что он обладает высшим внутренним 
пониманием, а не просто рядится в одежды учёного. рла 
Гуру Махрдж сказал: «Рпа Госвм составил эту локу 
с определенной целью — показать, чтó является целью пре-
данного. О, Баладева! О, Рукмии! О, Сатйабхма! Вы все 
достойны моего поклонения, но, пожалуйста, не мешайте 
мне сейчас! Я знаю, что все вы — высшие слуги Господа 
Кшы, но я — слуга вашего слуги. Я должен выполнять 
свой долг. Так что, пожалуйста, не мешайте мне здесь, 
а идите и присядьте вон там, а я буду поклоняться вашим 
лотосным стопам». Выслушав объяснение рлы Гуру 
Махрджа, все учёные остались очень довольны и ушли 
в хорошем настроении.

Подобным же образом мы можем возносить такие 
молитвы: «Мой дорогой Господь Кша, Ты — абсолютный 
царь любви, и Ты всегда играешь в рощах р Вндвана 



141

Глава 8 – Сдхана-бхакти

со рмат Рдхр, со Своей вечной спутницей. 
Я слышал об этом от своего гуру и вайшавов, и теперь 
у меня появилась надежда, и я полон энтузиазма. Поэто-
му, пожалуйста, не обманывай меня, пытаясь завладеть 
моим разумом проявлениями Своего богатства и вели-
чия. Я не буду этим удовлетворен! Я хочу только услышать 
о Твоих чудесных играх во Вндване и увидеть Твою тран-
сцендентную форму рядом с формой рмат Рдхр. 
Я не могу принять как высшую цель моей жизни что-либо 
меньшее, чем это!»

Как последователей Господа Чайтаньи Махпрабху 
в линии рлы Рпы Госвм Прабхупды нас называ-
ют рпнугами, последователями р Рпы. Мы можем 
не обращать внимания на учения многих святых, таких как 
Патаджали, Будда, Иисус, акара, даже Рмнуджч-
рья и Мадхвчрья, что уж говорить о пренебрежении 
многими обязанностями в обществе перед семьей, страной 
и так далее, предписанными системой варнрама-дхармы. 
Всем можно пренебречь до крайней степени, если предать-
ся лотосным стопам Кшы во Вндване:

сарва-дхармн паритйаджа, мм эка араа враджа
аха тв сарва ппебхйо, мокшайишйми м уча

В вечной земле Враджа ты познаешь всеобъ-
емлющий образ красоты. Отбрось все другие 
занятия и планы и приди только ко Мне одному. Твоё 
внутреннее стремление сбудется, превзойдя все твои 
ожидания. Ты обретёшь во Мне такое достоинство, что 
выйдешь за границы результатов действий и сожале-
ний («Бхагавад-гт», 18.66).

В первую очередь нас интересует линия святых Вндвана, 
таких как Рмнанда Рй, Сварпа Дмодара, Шестеро 
Госвм и их ученики. Мы не должны позволять себе 



увлекаться даже Вайкухой, Айодхьей или Двракой. 
Нас также не должно интересовать чтение множества 
книг других сампрадй, описывающих их представления 
о реальности. Реальность для нас — это Кша-Прекрасный. 
Это — настоящий стандарт ргнуга-бхакти, спонтанной 
любовной преданности. Наш единственный интерес 
должен быть направлен к лагерю Вндвана, исключая все 
другие концепции.

Если идти по пути, ранее пройденном великими предан-
ными Господа, обязательно будет успех. Единственное, что 
может омрачить наши попытки, — это вайшава-апардха 
и нма-апардха. Все препятствия можно легко преодолеть, 
воспевая Святое Имя Кшы и исполняя сдху-севу, служа 
своим гуру и святым, но если мы оскорбляем Святое Имя 
Кшы или гуру и святых, то обязательно сойдём с пути. Поэ-
тому мы должны быть осторожны, чтобы избежать любого 
оскорбления, всегда предлагая самые смиренные поклоны 
р гурудеву и вайшавам и постоянно воспевая харинму.

Если мы уделим пристальное внимание этим первым 
четырём агам сдхана-бхакти, наш прогресс в сознании 
Кшы обеспечен.





«Каким-то образом появилась идея, что 
ргнуг-бхакти означает совершать бхаджан исклю-
чительно в одиночестве, а не проповедовать или, 
по крайней мере, не проповедовать с большим энту-
зиазмом. Это — неверное мышление. Мы сможем всё 
правильно понять, если посмотрим с точки зрения 
Чайтанья-ллы. Чайтанья-лл — это аударйа-лл, 
то есть распространение высших вкусов спонтанной 
любви к Богу...»



145

Глава 9. Ргнуг-бхакти

Преданный: Иногда говорят, что Ваш Гуру Махрдж, 
Его Божественная Милость А. Ч. Бхактиведнта Свм, 
учил своих учеников ваидх-бхакти, а не ргнуг-бхакти. 
Это правда?

Нарасигха Махрдж: Нет. Это — неправильное 
понимание. На самом деле наш духовный учитель занимал 
своих учеников в ргнуг-сдхане, следуя линии рлы 
Рпы Госвм, Сантаны Госвм и Рагхунтхи дса 
Госвм. Ваидх-бхакти — занятие более низкого порядка. 
Преданное служение, которое совершается в соответствии 
с правилами и предписаниями, содержащимися в ведических 
писаниях, таких как те, которые используются в сампраде 
Рмнуджи, и которое характеризуется благоговением 
и почитанием, — это ваидх-бхакти. Эту ваидх-бхакти 
мы видим на Вайкухе, но не во Вндване. Ргнуга, 
безраздельная спонтанная преданность, уникальна для 
преданных Вндвана.

рла Рпа Госвм Прабхупда был выбран 
р Чайтаньей Махпрабху как наиболее подходя-
щая личность для распространения ргнуг-бхакти. 
Правила и предписания, которые дал нам наш духов-
ный учитель, можно найти в «Бхакти-расмта-синдху» 
(«Нектаре преданности»), составленном рлой Рпой 
Госвм. «Бхакти-расмта-синдху» — это руководство по 
бхакти-йоге или сдхане-бхакти. Сдхана-бхакти имеет два 
раздела или категории: ваидх и ргнуг. С одной сторо-
ны, они обособленны, но в то же время неразделимы — в том 
смысле, что они являются взаимодополняющими компо-
нентами одного и того же предмета, то есть сдханы-бхакти.



146

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

арагати — полное предание и посвящение себя слу-
жению Рдхе-Говинде 24 часа в сутки — вот что было сутью 
и сущностью всего того, о чём говорил Его Божественная 
Милость А. Ч. Бхактиведнта Свм Прабхупда, и каж-
дого действия, которое он совершал. К сожалению, из-за 
оскорблений Святого Имени и вайшавов некоторые из 
наших духовных братьев сошли с пути чистой преданно-
сти, а другие пали жертвой гордыни и ложного блеска, 
и поэтому оторвались от внутреннего духа, то есть истины.

Каким-то образом появилась идея, что ргнуг-бхакти 
означает совершать бхаджан исключительно в одиночестве, 
а не проповедовать или, по крайней мере, не проповедо-
вать с большим энтузиазмом. Это — неверное мышление. 
Мы сможем всё правильно понять, если посмотрим с точки 
зрения Чайтанья-ллы. Чайтанья-лл — это аударйа-лл, 
то есть распространение высших вкусов спонтанной 
любви к Богу, следуя по стопам пастушек Вндвана. Эта 
аударйа есть результат самой продвинутой стадии премы, 
то есть махбхвы. Вкушая расы восторженной любви 
к Кше в настроении экстаза дочери царя Вшабхну, 
р Чайтанья Махпрабху становится подобным без-
умцу и желает распространять сладкий вкус этой любви 
во всех направлениях. Другими словами, ргнуг-бхакти 
не исключает проповеди, скорее, с ргнуги и начинается 
настоящая проповедь.

Именно в божественном потоке вкуса капель нектара, 
упавших с лотосных стоп Чайтаньи Махпрабху, рла 
Прабхупда вёл свою кампанию по распространению любви 
к Кше по всему миру. На самом деле, эта программа 
вовлечения всех в спонтанную преданность была настоль-
ко динамичной, что его практическим правилом было: 
«Сознание Кшы сейчас — правила и предписания позже». 
Как учил Рпа Госвм:



147

Глава 9 – Ргнуг-бхакти

йена тена пракреа мана кше нивеайет
сарве видхи-нишедх сйур этайор эва кикар

чрья должен разработать средства, с помощью 
которых люди могут так или иначе прийти к сознанию 
Кшы. Сначала они должны стать сознающими Кшу, 
а потом можно постепенно вводить все предусмотрен-
ные правила и нормы.[1]

Из-за того что наш рла Прабхупда следовал этому 
предписанному методу распространения сознания Кшы, 
некоторые менее продвинутые вайшавы критиковали 
его. Например, в начале Движения рлы Прабхупды его 
ученики-саннйс носили тридау (посох), которая была 
по крайней мере на полметра длиннее, чем рост самого 
саннйс. Однажды в Мйпуре некоторые люди начали 
жаловаться: «Их даы слишком большие (длинные)!» 
Правило для даы таково, что она должна быть той же 
длины, что и рост саннйс. Но эту деталь упустили из 
виду. Когда рла Прабхупда услышал об этой критике, 
он рассмеялся и сказал: «Они большие потому, что 
мы — большие проповедники».

В какой-то степени верно, что во времена рлы 
Прабхупды его ученики не всегда могли уловить во всём 
глубочайший смысл. По большей части все преданные 
очень усердно работали, выполняя всё то, о чём просил 
рла Прабхупда. Многие преданные принесли боль-
шие личные жертвы, пытаясь выполнить приказы Его 
Божественной Милости. Те, кто это сделал, безусловно, 
получили его милость.

рла Прабхупда был очень осторожен в обсуждении 
некоторых сокровенных частей Кша-ллы, особенно 
мдхурйа-расы. Его осторожность была обусловлена тем, что 

1  «Бхакти-расмта-синдху», 1.2.4 – прим. переводчика



148

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

он спасал нас от сахаджии — той судьбы, которая в тысячу 
раз хуже, чем ад. Поэтому неразумные люди ошибочно 
заключили, что он не придерживался концепции мдхурйи. 
Это — нездоровый образ мышления.

Есть скрытая причина, по которой рла Прабхупда 
не обсуждает очень подробно и в деталях некоторые темы, 
такие как Рдха-дсйам, божественное служение рмат 
Рдхр, и её группу маджари, то есть доверенных 
помощниц рмат Рдхр. Эта причина сходна с той, 
по которой укадева Госвм прямо не упомянул имя 
Рдхи в «рмад-Бхгаватам».

Прославленные чрьи Гауя-сампради утверждали, 
что если бы укадева открыто произнес имя рмат 
Рдхр, он вошёл бы в авиша-читту, состояние транса, 
и находился бы в бесчувственном состоянии в течение 
шести месяцев. Таким образом, Махрджа Парикшит не 
смог бы услышать «рмад-Бхгаватам» за семь дней. 
Точно так же, если бы рла Прабхупда вступил в глубо-
кие обсуждения со своими учениками интимных любовных 
отношений Рдхи-Говинды-Сундары и Их ближайших 
спутников, он не смог бы продолжать свою всемирную про-
поведническую деятельность. Поэтому для блага мира он 
сдерживал свои более глубокие чувства и эмоции, чтобы 
оставаться с нами в контакте.

В русле рассуждений подобного рода существует пове-
ствование о том, как однажды, имея необходимость сказать 
о рмат Рдхр в общественном месте, рла 
Бхактисиддхнта Сарасват хкур потерял внешнее 
сознание и упал со стула, на котором сидел. Такова была 
его глубокая преданность рмат Рдхр.

Теперь же многие преданные хотят узнать обо всех 
сокровенных темах мдхурйа-расы и приобрести подобные 
знания, и для того, чтобы показать свою учёность в этой 



149

Глава 9 – Ргнуг-бхакти

области, они носятся туда-сюда, ведут разговоры с кем 
попало и читают всё и вся. А после этого они хотят издавать 
какую-нибудь литературу о расе. Это — тоже ошибочный 
процесс. Мдхурйа-лл чрезвычайно сокровенна, и, просто 
приобретая формальное знание об этом предмете, человек 
не входит реально в эту сферу сознания. Познать сверхсубъ-
ективный уровень сокровенных лл Рдхи-Говинды можно, 
только смиренно вопрошая и служа лотосным стопам того, 
кто сам уже находится в той сфере.

Сокровенные ллы Кшы никогда не могут быть 
поняты начинающими учениками сознания Кшы. 
Доказательством того, что мы не обладает таким пони-
манием даже после приобретения множества знаний 
по этой теме, является то, что, произнося Святое Имя 
рмат Рдхр, мы остаёмся поглощёнными 
канакой, кмин и пратишхой — деньгами, женщинами, 
престижем и славой. Тот факт, что мы говорим о таких 
сокровенных вещах и при этом не теряем сознания, показы-
вает, что у нас нет преданности этого рода. р Чайтанья 
Махпрабху обычно говорил, что доказательством того, 
что у него нет никакой любви к Кше, является то, что 
Он тотчас же не умер.

После заката солнца приходит тьма. Точно так же после 
ухода рлы Прабхупды мй, или тьма, вновь окутала 
многих преданных. Находясь рядом с духовным учителем, 
нам легче найти путь в сознании Кшы благодаря его про-
светляющему присутствию. Но после его ухода из этого 
мира мы будем подвергнуты испытаниям. Мй попытает-
ся окутать нашу веру и помешать нашему прогрессу.

Внезапный уход рлы Прабхупды из этого мира 
вызвал чувство щемящей разлуки в сердцах его искрен-
них учеников. Чтобы усилить привязанность учеников 
к своему учителю, Кша призвал саму их жизнь обрат-



но в Свою вечную обитель. Духовный учитель вернулся 
в высшее царство Рдхи-Говинды, чтобы продолжать уча-
ствовать в вечной лле, а направление, в котором он шёл 
и которому должны были следовать его ученики, стало 
не совсем ясным. Многие опять сбились с пути, другие 
же усердно молились о помощи свыше. И Кша ответил на 
молитвы искренних преданных и удовлетворил их потреб-
ность в час величайшей нужды, вновь явившись перед 
ними в форме Его Божественной Милости Бхакти Ракшака 
рдхара Махрджа.

Это — длинная история, но рла рдхар Махрдж 
помог многим преданным, и множеством разных спосо-
бов. Самое главное — он вдохновил нас продолжать идти 
по пути чистой преданности, следуя по стопам нашего 
рлы Прабхупды.

Итак, по милости этих двух прославленных пред-
ставителей Кшы, рлы Прабхупды и рлы 
рдхара Махрджа, мы усвоили правильную концеп-
цию ргнуг-бхакти и высшую цель Гауя-сампради. 
И в этом — наша великая удача.





«Прежде чем они смогут достичь Голоки Вндваны, 
они должны выйти за пределы концепций реки 
Вираджи, Брахмана и даже Вайкухи. Но они не 
готовы заплатить эту цену предания себя и предвари-
тельного очищения».



153

Глава 10. Разъяснение сиддха-дехи

Преданный: Есть такая книга под названием «Почему 
Чайтанья Махпрабху пришёл, и чтó он пришёл дать?» 
Не могли бы Вы прокомментировать эту книгу в свете 
нашей системы парампары?

Нарасигха Махрдж: Книга, которую вы упомянули, 
а также и её автор, принадлежат к школе имитаторов, 
притворщиков, сиддха-прали. Их образ мышления 
не окажет никакого содействия и помощи тем преданным, 
которые действительно желают продвигаться по пути 
ргнуг-бхакти, спонтанной любви к Кше.

ВОПРОС: Автор всячески подкрепляет свои заявления 
и выводы многочисленными ссылками на писания школы 
бхакти и превозносит ргнуг-бхакти как высший путь 
преданности, так как же это может не способствовать 
нашему прогрессу? В чем здесь несоответствие?

ОТВЕТ: Во-первых, вся школа имитаторов была признана 
непригодной в своих начинаниях из-за того, что они 
не хотят платить ту цену, на которой настаивал р 
Чайтанья Махпрабху. Махпрабху сказал:

упаджий бе лат брахма бхеди ййа
вирадж брахма-лока бхеди паравйома пйа

табе ййа тад упари голока вндвана
кша-чараа-калпавкше каре рохаа

Лиана преданности даёт всходы и растёт, что-
бы пронзить оболочку Вселенной. Она пересекает 
реку Вираджу и уровень Брахмана и достигает мира 



154

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Вайкухи. Затем она растёт всё выше до Голоки 
Вндваны, доходя и, наконец, обвивая древо лотосных 
стоп Кшы, исполняющее любые желания («Чайтанья-
чаритмта», Мадхья-лл, 19.153 – 4).

Подражатели игнорируют это наставление Махпрабху 
и очень дёшево относятся ко всему процессу. С брахманды, 
физического и умственного уровня, подражатели делают 
воображаемые попытки попасть на Голоку Вндвану. 
Они не заботятся о том, чтобы очиститься или подняться 
за пределы мира материи. Прежде чем они смогут достичь 
Голоки Вндваны, они должны выйти за пределы 
концепций реки Вираджи, Брахмана и даже Вайкухи. 
Но они не готовы заплатить эту цену предания себя 
и предварительного очищения. По словам Бхактивиноды 
хкура: «Подражатели хотят добыть плоды, не утруждая 
себя тем, чтобы взобраться на дерево, — так каких же плодов 
можно ожидать? Все их плоды будут либо побитыми, либо 
гнилыми». Без должного движения вперёд, указанного 
р Чайтаньей Махпрабху, их так называемый прогресс 
является воображаемым — своего рода самообманом. 
рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур написал поэму 
«Пркта-раса ата-дши», в которой указал на сотню 
недостатков концепции подражателей. Их недостатки 
многочисленны, но Сарасват хкур перечислил только 
сто. Если более конкретно то, он говорит, что подражатели 
хотят получить всё по дешёвке.

После получения от р Чайтаньи Махпрабху прямых 
наставлений, перед Его учениками, такими как Рпа, 
Сантана и Рагхунтха дс Госвм, была поставлена задача 
написать множество книг, описывающих последовательные 
шаги к ргнуг-бхакти. Таким образом, в своих писаниях 
рла Сантана Госвм выстроил самбандха-джну, про-
цесс восстановления наших отношений с Кшой, а рла 
Рпа Госвм дал нам указания, как действительно всту-



155

Глава 10 – Разъяснение сиддха-дехи

пить в отношения служения Кше, и также он дал нам 
знание о расах или сокровенных вкусах взаимной божествен-
ной любви, абхидхейа-таттве. Рагхунтха дс Госвм, наш 
прайоджана-таттва-чрья — наивысший образец совер-
шенства в школе Чайтаньи — дал нам концепцию самого 
высокого стремления к служению — служению в виде слу-
жанок рмат Рдхр. Однако, убрав Рпу и Сантану, 
подражатели, используя только свой ум, пытаются перепры-
гнуть на уровень Рагхунтхи дса Госвм. Подражатели 
на самом деле неправильно понимают положение и настав-
ления возвышенных преданных, и в процессе подражания 
они, к сожалению, развивают адское мышление.

Под руководством так называемого гуру имитаторы 
получают какую-то мантру, а затем в уединённом месте 
мысленно отождествляют себя с определённой сакх 
в Кша-лле, представляя себе её имя, возраст, её обя-
занности, место её служения, её одежду и так далее. 
Они пытаются копировать высший уровень духовной 
реальности, находясь на низшем уровне материального 
существования. Действуя таким образом, однако, невоз-
можно осуществить настоящий бхаджан. Мы знаем, что 
никто из шести Госвм Вндвана и никто из предыду-
щих чрьев, пришедших представлять р Чайтанью 
Махпрабху, никогда в течение своего жизненного пути 
не занимался таким процессом подражания. На самом 
деле, мы видим как раз обратное. Хотя многие из наших 
прежних чрьев были нитйа-сиддхами, или вечными совер-
шенными душами, снизошедшими в этот мир по приказу 
Кшы, мы видим, что они практиковали забвение своего 
«я» в крайней степени. Хотя они и были гоп в Кша-лле, 
они не блуждали по Вндвану, мысленно созерцая свою 
гоп-форму и идентифицируя себя с ней. Они полностью 
забыли о своей духовной сущности и развили чувство 
интенсивной разлуки, випраламбху. Не только наши чрьи, 



156

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

но и Сам р Чайтанья Махпрабху пребывал в состоянии 
забвения своего «Я», и всякий раз, когда кто-нибудь напоми-
нал Ему о Его истинной сущности, Он затыкал уши и убегал. 
Это — яркие примеры, которые подражатели игнорируют 
или избегают их, используя жонглирование словами.

По словам рлы Гауры Киоры дса Ббдж 
Махрджа: «Имитатор подобен женщине, которая при-
ходит в родильное отделение и, просто издавая звуки 
родов, думает, что может родить ребенка. Однако много 
чего другого требуется для этого». Иными словами, чело-
век должен сначала приобрести квалификацию, пройдя 
все низшие стадии материального и духовного суще-
ствования, прежде чем он сможет выйти на уровень, где 
раскрывается его вечная форма и близкие отношения 
с Кшой. Это означает, что сначала нужно выйти за пре-
делы материального ума и чувств. Но подражатели не 
хотят утруждать себя этим. Они неправильно понимают 
процесс и, всё ещё будучи обусловленными умом и прин-
ципами материальной природы, пытаются привнести 
находящуюся над мирским уровнем ллу Кшы в мизер 
своего умозрительного процесса. Результат их подража-
ния — нулевой. Даже хуже нуля! — скорее всего, они будут 
низвергнуты в ад, потеряв перспективу преданного служе-
ния на многие тысячи жизней.

Чистые сердцем, пребывающие в экстазе преданные 
Господа Чайтаньи, всегда поглощённые сокровенными 
любовными играми Божественной Четы р р Рдхики-
Мдхавы-Сундары, считают подражателей отрядом 
оскорбителей. Такие оскорбители никогда не получают 
милости близких преданных Бога, а без благословения этих 
возвышенных вайшавов они не могут двигаться вперёд 
по линии ргнуг-бхакти.

Что же касается автора книги, о которой вы упомянули, 
это — печальная история; он и ещё двое других поначалу при-



157

Глава 10 – Разъяснение сиддха-дехи

соединились к нашему духовному учителю О Вишупде 
Парамахасе Париврджакчрьи Джагад-гуру р 
рмад А. Ч. Бхактиведнте Свм Прабхупде, но позже 
отвергли орден рлы Прабхупды и получили посвя-
щение в группе сиддха-прали. Ещё при жизни рлы 
Прабхупды и в его непосредственном присутствии эти 
люди вызывали у него сильное недовольство. Из-за этого они 
были отвергнуты как ученики, и их продвижение в духов-
ной жизни подошло к концу. В попытке найти смысл в своём 
существовании они взялись за изучение многих книг и, 
приобретя некоторое формальное знание о ргнуг-бхакти, 
а также и об ошибочной концепции сиддха-прали, эти 
люди попытались утвердить себя в качестве истинных 
последователей Господа Чайтаньи Махпрабху — в то же 
самое время пытаясь дискредитировать авторитет и ква-
лификацию как нашего рлы Прабхупды, так и рлы 
Прабхупды Бхактисиддхнты Сарасват хкура. Как это 
ни прискорбно, но они просто умножают свои оскорбления 
и прокладывают себе дорогу ко всё более и более темному 
материальному существованию.

ВОПРОС: Хотя многие из наших западных духовных братьев 
и сестёр лишь недавно осознали ложность концепции 
сиддха-прали и теперь вынуждены защищать линию 
чистой преданности и нашу парампару, правильно 
ли будет предположить, что этот вопрос не нов, и что, 
возможно, это было чем-то, с чем приходилось иметь 
дело нашим пара-гуру?

ОТВЕТ: Да, является фактом то, что имитаторы создавали 
или, по крайней мере, пытались создавать помехи 
в восприятии учения Господа Чайтаньи в течение последних 
четырехсот пятидесяти лет. Почти сразу же после ухода 
р Чайтаньи Махпрабху начали прорастать сорняки 
сахаджиев-подражателей, таких как Нитйнанда-ваи. 



158

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Нитйнанда-ваи были потомками семьи Господа 
Нитйнанды Прабху, и они требовали передающегося по 
наследству права на выполнение преданного служения и 
на обладание монопольного положения гуру. Были и другие 
группы сахаджиев, многие из которых к тому же были 
аморальны и недостойно себя вели.

Ко времени рлы Бхактивиноды хкура подражатели 
почти полностью уничтожили имя Чайтанья-вайшавов. 
В то время широкая публика считала Чайтанья-вайшава 
человеком, вступающим в случайные связи с распут-
ными женщинами и просящим подаяния от двери 
к двери в одежде святого только для того, чтобы набить 
брюхо. Бхактивинода хкур своим неустанным слу-
жением и бескомпромиссной преданностью чистым 
наставлениям Чайтаньи Махпрабху с большими трудно-
стями вновь вернул честь и уважение Чайтанья-вайшавам. 
Он написал много книг, комментариев и песен, устраня-
ющих ложные концепции и устанавливающих истину, 
сиддхнту вайшавов.

После ухода Бхактивиноды хкура подража-
тели внедрились в его линию в виде концепции 
сиддха-прали, но, к счастью, были обнаружены и разо-
блачены рлой Бхактисиддхнтой Сарасват хкуром. 
рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур был в высшей 
степени революционным в своем подходе к устранению 
имитаторов из наставнической линии Бхактивиноды 
хкура. Например, рла Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур принял саннйсу и одежду красноватого цвета, кото-
рые раньше не принимали последователи шести Госвм, 
бывших учениками р Чайтаньи Махпрабху. Сиддхнта 
Сарасват хкур принял рлу Гауру Киору дса 
Ббдж Махрджа как настоящего ббдж-парамахасу, 



159

Глава 10 – Разъяснение сиддха-дехи

но в то же время отверг всех других как притворщиков. 
Он провозгласил, что мы будем занимать более низкое 
положение как трида-саннйси, или париврджакчрьи, 
и воздадим должное настоящим парамахасам. На самом 
деле рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур был 
парамахаса-париврджакчрья, как и многие его 
последователи, и убедительным доказательством этого 
является тот факт, что он давал парамахаса-ббдж 
мантру своим ученикам во время принятия ими саннйсы. 
Эта мантра также является основной мантрой ргнуг-
мдхурйа-бхаджана. Мы объяснили это в двух небольших 
брошюрах, озаглавленных «Значение саннйса-рама» 
и «Саннйса-гйатр-вкхйа».

Используя тактический манёвр, направленный 
на дискредитацию рлы Бхактисиддхнты, секция 
сиддха-прали заявила, что рла Сарасват хкур не был 
реальным последователем Бхактивиноды хкура и что он 
не представлял Бхактивиноду и не выполнял его желаний. 
Такое обвинение трудно подкрепить доказательствами.

С точки зрения нашего мировоззрения и опыта такое 
утверждение является абсолютно слабым, неточным 
и даже глупым, поскольку именно рла Бхактисиддхнта 
Сарасват хкур отстаивал чистое учение р Чайтаньи 
Махпрабху и разоблачал многих выскочек, пытавших-
ся приравнять находящуюся над мирским уровнем ллу 
р Кшы и гоп к похотливым взаимоотношениям мир-
ских мужчин и женщин. Кроме того, рла Сарасват 
хкур показал нам надлежащий стандарт искренне-
го последователя учения Махпрабху, всегда держащего 
высоко над головой величайшее стремление к служению 
и считающего лотосные стопы Рпы и Рагхунтхи своим 
самым почитаемым объектом, пджла ргапатха гаурава-
бхаге маттала сдхуджана вишайа ранге.



160

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Также историческим фактом является и то, что зна-
менитый ученик Сарасват хкура, а именно наш Гуру 
Махрдж, рла А. Ч. Бхактиведнта Свм Прабхупда, 
по приказу своего гуру распространял ргнуг-бхакти, 
как учил Господь Чайтанья, по всему миру в её самой 
истинной и совершенной форме, пара виджайате р-
кша-сакртанам. Сакртана-лл означает раса-лл.

И в настоящее время именно ученики рлы 
А. Ч. Бхактиведнты Свм Прабхупды и последовате-
ли других ветвей ученической преемственности рлы 
Бхактисиддхнты Сарасват хкура продолжают систе-
му парампары, доставляя величайшее удовольствие 
Бхактивиноде хкуру. Так как же можно говорить, что 
Бхактисиддхнта Сарасват хкур не был преемником 
Бхактивиноды хкура? Это — невообразимо; по крайней 
мере, для любого здравомыслящего человека.

ВОПРОС: Какой же тогда должна быть наша окончательная 
позиция? Должны ли мы уяснить, что все эти разговоры 
о сиддха-дехе ложны, и поэтому нам нужно просто 
продолжать наше служение и воспевание Кша-нмы?

ОТВЕТ: Сиддха-деха живого существа не ложна, она 
реальна. Это — высшая ступень реальности для 
освобождённых душ, вошедших в мир према-бхакти. 
Только практика самого процесса ложна. Поэтому следует 
проявить интерес и подробно изучить этот предмет под 
руководством чистых преданных, которые сами свободны 
от всех видов материальной скверны — склонностей 
к эксплуатации и самообману.

Путь ргнуг-бхакти на самом деле является процес-
сом, ведущим к сиддха-дехе. Эта стадия наступает после 
того, как преданный вступает в царство бхва-бхакти, этап 
пробуждения эмоций, предшествующий према-бхакти, 
этапу чистой спонтанной любви к Кше. Однако человек 



161

Глава 10 – Разъяснение сиддха-дехи

должен прийти к стадии према-бхакти путём постепенного 
очищения и развития. Каков этот путь? дау раддх, сдху 
сага, бхаджана крий, анартха-нивтти, нишха, ручи, 
акти, затем бхва, а затем према-бхакти.

Вначале у человека должна быть хоть какая-то вера или 
раддх. раддху называют ореолом рмат Рдхр. 
Только Рдхр может открыть преданному Кшу, 
и Её благоволение проявляется в удачливых живых 
существах как раддх. Эта раддх приводит человека 
к общению с чистыми преданными, сдху саге. В обще-
стве чистых преданных человек будет слушать Святое 
Имя Кшы и святые беседы о Кше. Постепенно человек 
начнёт интересоваться духовным продвижением и тем, 
как совершать преданное служение. Это — стадия бхаджана 
крийи. На стадии бхаджана крийи инициация или дка 
предлагается преданному, который нашёл прибежище 
под сенью лотосных стоп духовного учителя. С принятием 
дки преданный становится должным образом осведом-
ленным о цели сознания Кшы, и его (или её) ориентируют 
в направлении Кша-ллы.

После получения дки мы можем сказать, что предан-
ный начал процесс развития своего духовного тела или 
сиддха-дехи. На этом этапе всё знание и служение, необ-
ходимые для продвижения, даются ученику гуру, и нужно 
просто выполнять это служение с должным знанием в соот-
ветствии с указаниями, данными шестью Госвм во главе 
с Рпой, Сантаной и Рагхунтхой дсом Госвм.

Затем наступает стадия анартха-нивтти, удаления 
нежелательных наклонностей из глубин сердца челове-
ка. Это — очищение. Затем развивается нишха, твёрдая 
вера, и в это время человека нелегко сбить с пути. Тот, кто 
находится на стадии нишхи, становится непоколебимым 
в преданном служении и не тратит время на пустые разгово-
ры или на занятия, которые не касаются сознания Кшы.



162

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Затем наступает стадия ручи, или сладкого вкуса к слу-
шанию о трансцендентной славе Всевышнего Господа, 
о Его Имени, о Его обители, о Его преданных и о Его лле. 
Когда вкус ручи увеличивается, он становится акти, или 
сильной привязанностью. А когда привязанность к слуша-
нию и повторению Святого Имени Кшы возрастает, она 
становится бхва-бхакти, пробуждением трансцендентных 
эмоций любви. Эти эмоции, которые, когда они созреют, 
называются премой, являются чувствами, составляющими 
духовное тело освобождённого преданного. Эта стадия ещё 
называется сварпа-сиддхи, или уровнем, на котором Боже-
ственная Чета проявляет Свои трансцендентные игры.

Как только преданный достигает стадии сварпа-сиддхи 
и обретает статус сиддха-дехи, он получает прямые наставле-
ния от рмат Рдхр, Лалиты-дев и Викхи-дев. 
В это время раскрываются все подробности о вечной форме 
преданного и его служении. Желание познать эти предметы 
на незрелой стадии преданности — это май, материаль-
ное желание. Стандарт чистой преданности, которому 
учили р Чайтанья Махпрабху и Его последователи, 
заключается в том, что желание такого знания должно 
быть отвергнуто. Это знание может прийти к преданному, 
и оно, безусловно, приходит в должное время, но чистые 
преданные никогда не желают получить знание о таких 
вещах преждевременно.

Когда осознавшие себя преданные прерывают теле-
сную связь с этим материальным миром, их немедленно 
переносят на Гокулу Вндвана во вселенной, где Кша 
проявляет свою ллу. Там, в компании вечных спутников 
Божественной Четы, преданные получают духовное тело, 
соответствующее их расе (вкусу служения), а также рас-
крываются все вопросы и подробности, касающиеся их 



163

Глава 10 – Разъяснение сиддха-дехи

сиддха-дехи. Всё автоматически открывается преданно-
му в это время, и ему не нужно предпринимать никаких 
умственных усилий, чтобы понять своё положение. Когда 
Господь снова проявляет Свою ллу в другой вселенной, 
в то время преданный переносится на Голоку Вндвана, 
в васту-акти, или ту часть ллы, которая всегда остаёт-
ся непроявленной. Это объясняется в «Брахма-сахите» 
и в комментариях Бхактивиноды хкура, тексты 2 и 55. 
Всё, что необходимо преданным для достижения полного 
совершенства, — это вера и полное предание себя Кше.

Сварпа-сиддхи также описывается как расширенное 
«Я» рмат Рдхр. Это — самая возвышенная стадия 
сознания Кшы, которую нельзя дёшево достичь или 
сымитировать. Мы не можем просто «прыгнуть» в нашу 
сиддха-деху с помощью какого-то искусственного заявле-
ния: «Теперь ты — гоп!» Это — невозможно.

Пока у человека есть материальное тело, ему следует 
получать указания от Рпы, Сантаны и Рагхунтхи дса, 
служа и находя прибежище у истинного духовного учителя, 
знающего науку сознания Кшы. Если мы будем следовать 
этому процессу, то наш успех обеспечен. Но если мы прини-
маем более дешёвый метод, то мы пропали.

Наша парампар ни в чем не нуждается, как оши-
бочно полагают подражатели и некоторые кастовые 
госвм. На самом деле Рагхунтха дс Госвм дал нам 
так много всего! Он дал нам божественное служение 
рмат Рдхр, высшее устремление в бесконечной 
лле Кшы. Он дал нам р Рдх-куу, высшее место 
служения. Он дал нам холм Говардхан, место нашего 
вечного пребывания. Он дал нам стремление присоеди-
ниться к высшей группе слуг рмат Рдхр под 



прибежищем Лалиты-дев и Рпы-маджар, и Он дал нам 
надежду, что однажды мы будем приняты в группу самых 
близких спутников р Чайтаньи Махпрабху как незна-
чительные слуги. Подражатели, не понимая всех этих 
предметов, лишены самой ценной возможности в этой 
человеческой форме жизни.

Наше смиренное положение состоит в том, чтобы 
продолжать повторять Кша-нму и совершать чистое пре-
данное служение, свободное от эксплуатации и излишнего 
отречения, у лотосных стоп нашего духовного учите-
ля в обществе чистых преданных-единомышленников. 
Это — наша вечная духовная сущность, и нет ничего выше 
для преданных, чем это стремление.





«...чистый преданный не может распознать оскорбле-
ние, нанесённое ему самому, и поэтому единственный 
способ избавиться от оскорбления, нанесённого чисто-
му преданному, — это упасть в пыль его лотосных 
стоп и умолять о прощении. рла Вивантха гово-
рит, что пыль со стоп чистого преданного помнит 
совершённое по отношению к нему оскорбление, и поэ-
тому только пыль может дать прощение».



167

Глава 11. Вайшава-апардха

Преданный: Говорят, что вайшавы бесстрашны. Так ли это 
на самом деле или у вайшава всё же есть какой-то страх?

Нарасигха Махрдж: Да. Вайшав бесстрашен при любых 
обстоятельствах, потому что он знает, что Кша всегда 
защитит его. Тем не менее, если мы исследуем настроение 
великих душ, сдху и чрьев, мы сможем обнаружить, что 
вайшав всё же боится, но только одной вещи — вайшава-
апардхи. И не только вайшав, но и Сам Всевышний 
Господь боится вайшава-апардхи, но не Себя ради, а ради 
блага Своих преданных, и поэтому Он соответствующим 
образом их предостерегает.

р Чайтанья Махпрабху снизошёл в этот мир, 
чтобы даровать величайшее благо любви к Кше всем 
живым существам. Наставляя рлу Рпу Госвм 
в Прайге и давая ему полномочия распространять вкусы 
бхакти-расы, Господь предостерегал от оскорблений, совер-
шённых у лотосных стоп вайшава:

йади вайшава-апардха ухе хти мт
упе в чие тра укхи ййа пт

Если преданный, взращивая лиану предан-
ного служения в материальном мире, наносит 
оскорбление стопам вайшава, его оскорбление срав-
нивают с бешеным слоном, который вырывает лиану 
с корнем и ломает её. Из-за этого листья лианы засыха-
ют («Чайтанья-чаритмта», Мадхйа-лл, 19.156).



168

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

В богооткровенных писаниях зафиксировано множе-
ство случаев вайшава-апардхи, как напоминание всем 
начинающим преданным о серьёзных последствиях оскор-
блений, совершённых у стоп чистого вайшава. Когда 
непреданный оскорбляет чистого вайшава, — как в случае 
с Гоплом Чплом, который оскорбил рваса Паита, 
поставив атрибуты для поклонения богине Бхавни 
снаружи у его двери — обычная реакция состоит в том, 
что оскорбителя поражает ужасная болезнь, такая как про-
каза, или даже смерть.

Гопла Чпла был брхмаом, но завидовал рвасу 
Паиту, великому преданному р Чайтаньи 
Махпрабху. Причиной оскорбления Гоплы Чплы была 
зависть — зависть к вайшавам. Больше, чем грех убийства 
коровы, больше, чем грех убийства брхмаа, женщины 
или даже убийства детей, — это грех зависти к вайшаву. 
Это —самый большой грех.

Что касается Гопла Чпла, то он из-за оскорбления 
рвасы Паита сразу же заболел проказой, и его лицо 
и конечности начали разлагаться. Через какое-то время 
он встретил р Чайтанью Махпрабху по пути к Ганге 
и умолял Господа простить его и избавить от такого 
жалкого состояния. Услышав мольбу этого человека 
об освобождении, р Чайтанья Махпрабху пришёл в силь-
ный гнев: «Грешный негодяй!» — сказал Господь. — Почему 
ты поносишь вайшавов? Все живые существа в материаль-
ном мире — Мои друзья. Однако Я полон неприязни к тому, 
кто завидует вайшаву. Даже после страданий в течение 
десяти тысяч жизней ты всё равно не освободишься 
от последствий оскорбления вайшава. Я могу простить 
оскорбление по отношению к Себе, но глупец, причинив-
ший вред вайшаву, потерян навсегда. Такой завистливый 
грешник попадёт прямо в ад. О самый грешный человек, 
ты никогда не увидишь конца своим страданиям!»



169

Глава 11 – Вайшава-апардха

Тот человек не умер сразу, но продолжал страдать 
в течение многих лет и, в конце концов, был освобождён 
от болезни, когда, наконец, упал в пыль лотосных стоп 
рваса Паита и стал умолять его о милости. Господь 
легко прощает оскорбление в отношении Себя Самого, 
но никогда не прощает оскорбление, нанесённое Его чисто-
му преданному. рла Вивантха Чакрават хкур 
говорит, что чистый преданный не может распознать оскор-
бление, нанесённое ему самому, и поэтому единственный 
способ избавиться от оскорбления, нанесённого чисто-
му преданному, — это упасть в пыль его лотосных стоп 
и умолять о прощении. рла Вивантха говорит, что 
пыль со стоп чистого преданного помнит совершённое по 
отношению к нему оскорбление, и поэтому только пыль 
может дать прощение.

Не являющийся преданным оскорбитель, конечно 
же, будет страдать от ужасных болезней и даже смерти 
в результате оскорбления вайшава, но также есть при-
меры, когда даже великие преданные, чистые преданные, 
случайно наносили те или иные оскорбления другим 
вайшавам. Зная, что если один вайшав оскорбит друго-
го вайшава, то оскорбитель никогда не сможет испытать 
любовь к Кше, р Чайтанья Махпрабху очень хочет 
устранения оскорбления, чтобы Его преданный смог 
бы ощутить Кша-прему.

Примером этого является ачимт, мать р 
Чайтаньи Махпрабху. ачимт думала, что из-за вли-
яния Адвайтчрьи её старший сын Виварпа ушёл 
из дома, приняв отречённый образ жизни. В своих мыслях 
ачимт питала опасения по поводу р Адвайтчрьи, 
думая, что Он может так же оказать плохое влияние на её 
младшего сына Нимая. Она ничего Адвайтчрье не гово-
рила, только думала так.



170

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Будучи обладающей всем знанием Всевышней Боже-
ственной Личностью, Чайтанья Махпрабху знал мысли 
ачимты. Поэтому, учитывая возвышенное положение 
Адвайтчрьи, Господь заявил, что ачимт нанесла 
Адвайтчрьи вайшава-апардху. Затем Махпрабху послал 
за Адвайтчрьей, который едва мог поверить своим 
ушам, когда ему сообщили, что Махпрабху заявля-
ет, что ачимт совершила по отношению к нему 
вайшава-апардху. Спеша к дому ачимты, Адвайтчрья 
непрестанно воспевал её славу. Адвайта не мог себе 
и вообразить, что ачимт оскорбила его, настолько 
он был предан ачидев.

Когда Адвайтчрья вошёл в дом ачимты, он упал без 
чувств на пол от любви к Богу. Махпрабху знал, что чрья 
никогда сам бы не позволил ачимте коснуться своих 
стоп, поэтому Он попросил Свою мать сделать это, когда 
Адвайта лежал на полу в обмороке. ачимт коснулась 
лотосных стоп Адвайтчрьи и получила освобождение 
от оскорбления. После этого она смогла вкусить чистый 
нектар Кша-премы.

Давайте поразмышляем:  если вайшава-апардха стала 
возможна даже для ачимты, то как насчёт нас самих? 
«Я — величайший глупец! Какие оскорбления я, должно 
быть, совершил по отношению к вайшавам — сознательно 
или неосознанно! Каково же моё положение? Как мне иску-
пить свою вину перед преданными Господа?»

Только наше искреннее смирение, смешанное с пылью 
лотосных стоп вайшавов, может помочь нам получить 
прощение за наши нынешние оскорбления и избежать 
вайшава-апардхи в будущем. Наша лучшая защита 
от вайшава-апардхи — это смирение. Но не смирение 
по расчёту: «О, вот вайшав! Буду-ка я осторож-
ным — я должен быть смиренным и выказать ему своё 



171

Глава 11 – Вайшава-апардха

уважение». Нет, не демонстрация смирения по расчёту! 
Она нам вряд ли поможет. Что требуется, так это поток 
истинного, свободного от зависти смирения, исходящего 
из сердца. Но не «я завистлив по отношению к вайшавам, 
и поэтому я расчётлив во всех отношениях с ними». Зависть 
означает предварительный расчёт, а это непременно 
ведет к оскорблениям.

По нашим наблюдениям иногда начинающий предан-
ный пытается оценивать слова и поступки уважаемого 
вайшава с точки зрения расчёта. Думая, что вайшав пред-
ставляет угрозу его положению или репутации, неофит 
начинает клеветническую кампанию против чисто-
го вайшава. Почтенный вайшав всегда благосклонен 
к преданным, стремящимся к сознанию Кшы, но когда 
неофит позволяет прежней материальной обусловленно-
сти страхом, двуличием, опасениями и завистью исказить 
его видение, он считает, что вайшав стал его врагом. 
В таком состоянии сознания неофит, к сожалению, нано-
сит много оскорблений чистому преданному. Если по 
милости Бога обидчик не придёт в себя и не предаст-
ся пыли лотосных стоп вайшава, его сознание Кшы, 
как ни печально, будет уничтожено.

Во втором стихе «икшшаки» р Чайтанья 
Махпрабху пишет:

нмнм акри бахудх ниджа-сарва-актис
татррпит нийамита смарае на кла

этди тава кп бхагаван мампи
дурдаивам идам ихджани ннурга

О мой Господь, в Твоих Святых Именах заключена вся 
удача для живого существа, и поэтому у Тебя множество 
имён, таких как Кша и Говинда, с помощью кото-
рых Ты являешь Себя. Ты вложил в эти имена все Свои 



172

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

энергии, и нет строгих правил для их памятования. 
Мой дорогой Господь, хотя Ты даруешь такую милость 
падшим, обусловленным душам, щедро распространяя 
Свои Святые Имена, Я так неудачлив, что совершаю 
оскорбления, воспевая их, и поэтому не могу достичь 
привязанности к этому воспеванию.

При наличии оскорбления, особенно при наличии 
оскорбления вайшава, даже занимаясь воспеванием 
Святого Имени Кшы в течение миллионов жизней, мы не 
сможем развить к нему привязанность. Это, как указывает 
р Чайтанья Махпрабху, происходит из-за оскорблений. 
В следующем стихе «икшшаки» Господь определяет 
правильный способ воспевания, который поможет человеку 
избежать вайшава-апардхи:

тд апи сунчена тарор апи сахишун
амнин мнадена кртанйа сад хари

Тот, кто считает себя ниже травинки, кто более тер-
пелив, чем дерево, и кто не ожидает личных почестей, 
но всегда готов оказывать всемерное почтение другим, 
может очень легко и постоянно с привязанностью вос-
певать Святое Имя Господа.

«Чайтанья-чаритмта» советует нам носить этот стих 
«икшшаки» — тд апи суничена — вокруг шеи, 
нанизав его на нить Святого Имени для постоянного 
памятования. Очень важно сохранять надлежащее 
смирение — без него мы не сможем вступать в отношения 
с вайшавами без оскорблений.

Наше смирение должно быть подлинным. Мы 
должны быть по-настоящему искренними в своём виде-
нии вайшавов. Каково оно? Вайшавы — мои учителя. 
Я — их слуга и слуга их слуг. Вайшав — мне не слуга. 
Он — не исполнитель моих запросов. Я не должен считать, 



173

Глава 11 – Вайшава-апардха

что если он не исполнит их, я вправе рассердится на него. 
Такой образ мыслей всегда будет приводить нас к оскорби-
тельному мышлению. Всегда лучше считать себя слугой 
слуги слуги вайшава — таково наше истинное положение 
согласно р Чайтанье Махпрабху:

гоп бхарту пада-камалайор дса дснудса

Наше положение — положение слуги слуги слуги 
последователей вайшавов (гоп).

Сказав «гопбхарту», р Чайтанья Махпрабху указал 
на лучших преданных и предписанное настроение 
поклонения, которому мы должны следовать, чтобы 
понять Его концепцию. Среди всех вайшавов 
гоп — самые возвышенные. Об этом заявил Махпрабху, 
а рла Сантана Госвм показал это в своей 
«Бхад-бхгаватмте». Самые возвышенные служанки 
в любви к Богу — это пастушки Вндвана. А среди 
девушек-пастушек Господа Кшы во Вндване рмат 
Рдхр стоит на первом месте. Об этом было заявлено 
в «Бхгаватам», в стихе «анай рдхито нна», в котором 
р Чандрвали говорит: «Никто, кроме Рдхр, 
не может доставить полное удовольствие Кше».

Под словом ардхитам понимается имя Рдхр, 
как и в стихе, сказанном Господом ивой Парвати 
в «Падма-пуре» — рдхн сарвеш вишор рдхана 
парам — слово рдхн, лучший поклоняющийся, ука-
зывает на Рдхр. Исходя из этого, можно также 
предположить, что апардха, оскорбление, означает «то, что 
не нравится рмат Рдхр». Любовь к Кше невоз-
можна без милости рмат Рдхр, и поэтому для того, 
кто совершит оскорбление по отношению к вайшавам, 
становится невозможным получение Её милости.



174

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

рмат Рдхр — изначальная преданная. По 
словам рлы Бхактисиддхнты Сарасват хкура: 
«Кша — это Верховная Доминирующая часть Абсолютной 
Истины, а рмат Рдхр — Верховная Доминируемая 
часть Абсолютной Истины». Всё преданное служе-
ние Кше должно сначала пройти через рмат 
Рдхр. По словам рлы Прабхупды: «рмат 
Рдхр — мать преданности». Мать означает «та, кто 
даёт рождение». Поэтому энергия преданности рождается 
из рмат Рдхр. Это — не энергия живого существа, 
джва-таттвы, которая служит Кше напрямую. Для 
неё должна существовать связь с источником потока пре-
данности, со рмат Рдхр, только тогда джва 
сможет выполнять свою обычную и естественную функцию 
по отношению к Кше.

Достопочтенные вайшавы являются представите-
лями рмат Рдхр, и поэтому никто не может 
получить Её благословения, не доставив сначала удов-
летворения вайшавам. Поэтому наш икш-гуру рла 
Б. Р. рдхар Махрдж уделял много внимания теме 
служения вайшавам. Вайшавы подобны калпавкша, 
деревьям исполнения желаний Голоки Вндваны, которые 
могут исполнить все наши духовные желания. По получе-
нию милости вайшавов исполнятся все наши заветные 
желания служить р р Рдхе и Кше, но при их недо-
вольстве — всё будет потеряно.

Вайшава-апардха — это ужасная вещь, но мы по злопо-
лучию своему обращаемся с вайшавами самым обычным 
образом, как если бы они были обыкновенными людьми 
с улицы или ещё хуже. Кша говорит в «Бхагавад-гте» (7.3):

манушй сахасрешу качид йатати сиддхайе
йататм апи сиддхн качин м ветти таттвата



175

Глава 11 – Вайшава-апардха

Из многих тысяч людей один может стремиться 
к совершенству, а из тех, кто достиг совершенства, едва 
ли один истинно знает Меня.

Преданный Кшы так редок — нет никого более 
дорогого Кше на этой земле, чем чистый преданный. 
Наш Гуру Махрдж, рла А. Ч. Бхактиведнта 
Свм Прабхупда, буквально сотни раз подчеркивал 
этот момент — остерегайтесь вайшава-апардхи, «она —  
ужасна». Возможно, наш самый большой недостаток как 
жителей Запада заключается в том, что мы вступаем 
в соприкосновение с высочайшими представлениями 
о божественном, с Всевышнем Господом и Его самыми 
дорогими преданными, но привносим с собой нашу 
мирскую гордость и наше высокомерие.

Еще при жизни рла Прабхупда настоятельно просил 
общину вайшавов в Индии благожелательно принять его 
учеников как настоящих вайшавов и саннйси. И по его 
милости мы были приняты. Однако, к сожалению, после 
ухода рлы Прабхупды мы по глупости своей начали 
считать, что «наш гуру был единственным гуру, а мы, 
в свою очередь, являемся единственными вайшавами». 
Из-за этого против смиренных и почтенных вайшавов 
в Индии было совершено множество неоправданных 
оскорблений. Гордиться здесь нечем, но это — факт. 
По отношению к некоторым из самых дорогих преданных 
Кшы было совершено множество оскорблений — многим 
пришлось страдать в результате этого. Усвоили ли мы, 
в конце концов, этот урок? Можно было бы подумать, 
что так оно и есть, но, к сожалению, оскорбительное отно-
шение к вайшавам всё ещё существует во многих из нас 
и сегодня. Мы так неудачливы.

Как неофиты, мы можем иногда ошибочно считать: 
«Мой гуру — величайший преданный Кшы, и по его 



176

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

милости я продвинулся в сознании Кшы и проповедую 
по всему миру. Поэтому я могу делать всё, что угодно, 
и ничто не сможет меня остановить». Это — серьёз-
ная ошибка. Во имя своего гуру я могу также совершить 
и вайшава-апардху — а если это так, то даже он не сможет 
спасти меня от последующей реакции.

Приняв служение освобождённой душе и найдя 
прибежище у её лотосных стоп, человек очень быстро 
обретает квалификацию в сознании Кшы. Но из-за 
вайшава-апардхи он может снова впасть в иллюзию 
и подвергнуться материальным страданиям. Однажды 
жил такой преданный по имени Рпа Кавирджа (не путать 
с Рпой Госвм), который нашел прибежище у лотосных 
стоп р Кша-чхараа Чакраварт (парам-гуру рлы 
Вивантхи Чакраварт хкура, который является 
Рага-маджари в Кша-лле). Благодаря общению и бла-
гословениям своего гуру Рпа Кавирджа прославился как 
великий преданный, хорошо разбирающийся во вкусах 
враджа-бхакти и очень сведущий в бхакти-страх. Позже, 
после ухода своего гуру, зависть к вайшавам проявилась 
в сердце Рпы Кавирджи, и он пал.

На Рдх-куе этот Рпа Кавирджа по обыкнове-
нию читал «рмад-Бхгаватам», и многие уважаемые 
вайшавы приходили его послушать. Однажды некая 
вайшав по имени рмат Кша-прий хкури 
пришла посидеть и послушать беседы о сознании Кшы. 
Кша-прий хкури была очень дорога всем предан-
ным, потому что она постоянно воспевала Святые Имена 
Кшы в смиренном состоянии ума. Пока Кша-прий 
хкури слушала, как Рпа Кавирджа вёл обсуждение, 
её губы очень тихо вибрировали, произнося Святые Имена.

Внезапно Рпа Кавирджа замолчал и обратился 
к Кша-прийе хкури: «Как так получается, что ты 



177

Глава 11 – Вайшава-апардха

можешь делать два дела одновременно? Я декламирую 
«Бхгаватам», а ты продолжаешь своё воспевание. У тебя нет 
никакого уважения?» Кша-прий хкури ответила: 
«Дело в том, что я воспеваю не намеренно, просто мой язык 
и губы бесконтрольно повторяют Святое Имя Кшы, даже 
если я этого не желаю». Когда Рпа Кавирджа услышал этот 
ответ, он разгневался на Кша-прийу хкури и серди-
то отчитал её в присутствии вайшавов. Всем было очень 
грустно слышать его жестокие слова, брошенные в адрес 
такой смиренной личности, как Кша-прий хкури.

Рпа Кавирджа тут же пал со своего положения и поте-
рял всякую способность декламировать «Бхгаватам». 
Люди перестали посещать его обсуждения, и вскоре он 
заболел проказой. Он покинул Вндван и попытался 
найти прибежище в других общинах вайшавов в иной 
местности Индии, но весть о том, что он жестоко оскор-
бил чистую вайшав, распространялась повсюду, 
где бы он ни пытался спрятаться. В конце концов он умер 
в изгнании где-то в Ориссе.

Что тут можно сделать? У Рпы Кавирджи был гуру 
высочайшего уровня, но из-за зависти к чистой преданной 
он, к своему несчастью, совершил вайшава-апардху и был 
низвергнут навсегда. Даже наличие гуру такого высокого 
порядка не смогло спасти его от реакции на неблаговидный 
проступок. Этот прискорбный случай упоминается в био-
графии рлы Вивантхи Чакраварт хкура.

Другим примером оскорбителей являются Джагй 
и Мдхй. Эти две падшие души из семьи брхмаов жили 
в городе Навадвпа во времена р Чайтаньи Махпрабху. 
В большинстве своём мы слышали, что они были выпивоха-
ми и были освобождены Махпрабху, но они были намного 
хуже, чем просто пьяницы. В «Чайтанья-бхгавате» рлы 
Вндвана дса хкура говорится, что эти два брата 



178

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

были настолько неправедны, что невозможно описать без-
граничные грехи, которые они совершили. Они были не 
только пьяницами, но и убийцами коров, брхмаов и даже 
женщин. Никто не мог сосчитать то количество невинных 
людей, которых они убили. Они были такими подлыми 
и мерзкими, что все в Навадвпе боялись их до смерти.

Когда р Чайтанья Махпрабху отдал приказ нести 
Святое Имя Кшы в каждый дом в Навадвпе, глав-
ные помощники Господа ответили, что пока Джагй 
и Мдхй живут там, это невозможно, так как эти два 
брата неоднократно прерывали воспевание Святого Имени 
и угрожали убить преданных. Тогда Господь организовал 
группу сакртаны и в радостном настроении повел её 
к дому Джагя и Мдхя, которые валялись в пьяном угаре.

Через некоторое время братьев разбудили оглу-
шительные звуки, стук барабанов и звон каратлов. 
«Что это?!» — подумали они: «Кто смеет тревожить наш 
мирный сон?! Хватай их! Хватай их!» Взяв дубинки, чтобы 
побить преданных, братья побежали на улицу и там увиде-
ли Господа среди его любимых соратников — Нитйнанды 
Прабху, Адвайтчрьи, Мурри, Мукуды Датты и многих 
других, танцующих и воспевающих Святые Имена Кшы 
в великом экстазе. Гнусными словами и гневным тоном 
Джагй и Мдхй пытались упрекнуть р Чайтанью 
Махпрабху и Его преданных, но, когда это не помогло, 
братья, окончательно сойдя с ума, в ярости ударили Господа 
Нитйнанду по голове куском глиняного горшка.

Увидев это, Махпрабху призвал Свою сударана-чакру, 
которая тут же устремилась к Джагю и Мдхю, чтобы 
срубить им головы с плеч. Господь Нитйнанда, как самый 
милостивый к падшим душам, остановил сударана-чакру 
и просил Господа Чайтанью великодушно проявить к этим 
грешникам Свою милость и освободить их. Вид Господа 



179

Глава 11 – Вайшава-апардха

Нитйнанды, умоляющего Господа Чайтанью их пощадить, 
растопила каменные сердца Джагя и Мдхя.

Чуть позже Джагй и Мдхй предстали перед Господом 
со сложенными руками. Тогда Господь Чайтанья попросил 
братьев дать Ему лист тулас, сказав: «Я возьму на себя 
последствия ваших грехов. Отдайте их все Мне». Снача-
ла братья отказывались, говоря: «Господь, Ты не знаешь, 
насколько мы грешны. Мы не можем сделать это». Братья 
напомнили Господу, что они убили много коров, брхмаов, 
женщин и доставили неприятности бесчисленному коли-
честву невинных людей. Но Господь настаивал, и, наконец, 
это было сделано. Когда Господь Чайтанья принял на Себя 
грехи Джагя и Мдхя, Господь потерял свой золотистый 
цвет лица и сразу же стал чёрным. В этот момент Господь 
сказал: «Тот, кто оскорбит вайшава, должен будет принять 
греховные реакции Джагя и Мдхя». Затем Господь снова 
принял Свой первоначальный золотистый цвет. Эта исто-
рия описана в «Чайтанья-бхгавате» и «Чайтанья-магале».

Поэтому мы должны обращаться с преданными Господа 
самым искренним и смиренным образом. Мы не должны 
позволять и тени зависти, гордыни или двуличия вмеши-
ваться в наши отношения с вайшавами. Среди всех живых 
существ вайшавы, особенно те, кто распространяет посла-
ние Господа Кшы, наиболее дороги Ему.

на ча тасмн манушйешу качин ме прийа-кттама
бхавит на ча ме тасмд анйа прийатаро бхуви

В этом мире нет более дорогого Мне слуги, чем тот, 
кто проповедует это послание преданным, и никто 
никогда не будет Мне дороже («Бхагавад-гта», 18.69).

Рождение, каста, национальность, пол, возраст или раса 
вайшава не принимается во внимание. Все это — внешние 



180

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

обозначения материального тела, и их не следует считать 
очень важными, пытаясь понять, кто такой вайшав. Точно 
так же не имеет большого значения, к какому духовному 
обществу принадлежит (или не принадлежит) вайшав. 
Если мы позволим нашему сознанию сосредоточиться 
на таком множестве внешних обозначений, когда 
вступаем в контакт с вайшавом, то мы обязательно 
нанесем оскорбление его лотосным стопам. На самом деле 
это — факт, что чрезмерное внимание, к какому обществу 
принадлежит (или не принадлежит) чистый вайшав, 
стало, пожалуй, единственной величайшей причиной 
совершения вайшава-апардхи со времен р Чайтаньи 
Махпрабху. Также является фактом то, что вместо 
того, чтобы проповедовать любовь к Кше по всему 
миру и прославлять самых дорогих слуг Господа, мы 
все слишком часто становимся жертвами проповеди 
институционального сознания[1] и иногда выступаем 
против чистых преданных, тем самым способствуя 
сохранению оскорбительного настроя в умах только что 
присоединившихся к сознанию Кшы людей.

Однажды рлу Прабхупду спросили, как мы можем 
определить, ктó является чистым преданным Кшы? 
На что он ответил: «Чтобы понять, ктó он, нужно стать 
им». А пока давайте постараемся помнить наставление 
Господа — всегда оставаться в смиренном состоянии ума, 
постоянно воспевая Святые Имена Кшы. Вайшавы — это 
кп-синдху, океан милости, и мы, падшие души, очень 
нуждаемся в соприкосновении с этим океаном мило-
сти. Вайшавы — единственные спасители угнетенных 
и падших душ этого материального мира (патита-пвана). 

1  Институциональное сознание — сознание, ограниченное рамками 
одной организации или общества – прим. переводчика



Поэтому от всего нездорового мышления, ведущего 
к вайшава-апардхам, следует полностью отказаться 
и немедленно его оставить.

Давайте со следующей молитвой склоним головы 
в пыль лотосных стоп наших гуру и всегда будем просить 
оставаться смиренными слугами вайшавов, всегда быть 
кроткими и милостивыми в наших отношениях со всеми 
теми вайшавами, преданными Господа, которые прижи-
мают к груди лотосные стопы р Чайтаньи Махпрабху 
и являются единственным прибежищем и животворящим 
нектаром для предавшихся душ:

вчх-калпа-тарубхйа ча кп-синдхубхйа эва ча
патитн пванебхйо ваишавебхйо намо нама



«Теперь же мы должны вести себя так, чтобы 
естественным образом мы могли соеди-
ниться с этой высшей, чистейшей духовной 
концепцией, ещё находясь здесь. Мы не должны 
позволить себе удовлетвориться ничем меньшим, 
чем этот наивысший идеал».



183

Глава 12. Рпнуга-бхаджан

Преданный: Что такое рпнуга -бхаджан?

Нарасигха Махрдж: Есть куплет на бенгали, который 
пел рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур, звучащий 
следующим образом:

махпрабху р-чайтанйа, рдх-кша нахе анйа,
рпнуга джанера джвана

Махпрабху р Чайтанья, неотличный от Рдхи 
и Кшы, — это сама жизнь тех вайшавов, которые 
следуют за рлой Рпой Госвм.

Последователи рлы Рпы Госвм известны как 
рпнуги. Рпа Госвм был главным учеником р 
Чайтаньи Махпрабху, и именно его Махпрабху выбрал 
главой будущих поколений преданных Рдхи и Кшы.

Однажды, живя в Пур, рла Рпа Госвм сочинил 
стихотворную строку и, написав её на пальмовом листе, 
отправился купаться в океане. В это время р Чайтанья 
Махпрабху посетил жилище Рпы Госвм и увидел эту, 
написанную на листочке, строфу :

прийа со’йа кша саха-чари куру-кшетра-милитас
татхха с рдх тад идам убхайо сагама-сукхам

татхпй анта-кхелан-мадхура-мурал-пачама-джуше
мано ме клинд-пулина-випинйа спхайати

Моя милая подруга, Я только что встретила Мое-
го давнего и дорогого друга Кшу здесь, на поле 
Курукшетра. Я — та же самая Рдхр, и теперь Мы 



184

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

встретились вместе. Это очень приятно, но все же Я бы 
хотела очутиться под сенью деревьев в лесу на берегу 
Йамуны. Я бы желала услышать сладостную пятую ноту 
Его флейты в лесу Вндвана («Чайтанья-чаритмта», 
Антйа-лл, 1.79).

р Чайтанья Махпрабху прочитал эту стихотворную 
строку и переполнился экстатической любовью. Когда 
рла Рпа Госвм вернулся, Махпрабху дал ему легкую 
пощёчину и сказал: «Моё сердце очень сокровенно. Как ты 
смог понять, что это у Меня на уме?» Сказав так, Господь 
крепко обнял Рпу Госвм.

Позже Махпрабху спросил у Сварпы Дмодары: «Как 
Рпа смог понять, что у Меня на сердце?» Сварпа Дмодара 
ответил: «Сдаётся мне, что Ты уже пролил на него Свою 
беспричинную милость, иначе Рпа не смог бы понять, чтó 
у Тебя на уме». Из-за этого Махпрабху стал очень доволен и 
попросил Сварпу Дмодару милостиво дать Рпе Госвм 
дополнительные наставления в отношении трансцендент-
ных вкусов, раса-таттвы.

Через некоторое время Махпрабху снова посетил 
Рпу Госвм в сопровождении Сварпы Дмодары, 
Рмнанды Ря и других. Махпрабху попросил Рпу 
Госвм прочитать несколько стихов, которые тот сочи-
нил. Будучи по натуре очень скромным и застенчивым, 
Рпа Госвм хранил молчание. Тогда Сварпа Дмодара 
продекламировал предыдущий стих, составленный 
Рпой, который так понравился Махпрабху, и ещё другой, 
туе тавин рати:

туе тавин рати витануте тувал-лабдхайе
кара-кроа-каамбин гхаайате каррбудебхйа спха
чета-пргаа-сагин виджайате сарвендрий кти

но джне джанит кийадбхир амтаи кшети вара-двай



185

Глава 12 – Рпнуга-бхаджан

Я не знаю, сколько нектара в этих двух сло-
гах — «кш-а». Когда воспеваешь Святое Имя Кшы, 
оно словно танцует во рту. Затем хочется, чтобы ртов 
было больше и больше. Когда это Имя попадает в ушные 
раковины, мы желаем многих миллионов ушей. И когда 
Святое Имя танцует в саду твоего сердца, оно подчиняет 
работу ума, и тогда все чувства замирают («Чайтанья-
чаритмта», Антйа-лл, 1.99).

Услышав эти стихи, составленные Рпой Госвм, все 
вайшавы возликовали. Рмнанда Рй особенно выка-
зал интерес к тому, что написал Рпа Госвм. Очень им 
довольный, Рмнанда Рй начал восхвалять качества Рпы 
Госвм, как если бы у него была тысяча ртов. Рмнанда 
Рй сказал: «Это не поэтическое произведение, это — непре-
рывный поток нектара. В самом деле, это — суть всех 
величайших осознаний. Замечательные описания Рпы 
Госвм — это великолепные композиции трансцендент-
ных любовных отношений Рдхи и Кшы. Слушание этих 
стихов погрузит сердце и уши каждого в водоворот высшего 
трансцендентного блаженства».[1]

Важность похвал, предложенных Рпе Госвм Сварпой 
Дмодарой и Рмнандой Рем, становится существен-
но более значимой, если мы примем во внимание, кем 
являются эти личности в онтологической иерархии духов-
ного мира. По словам Кшадса Кавирджи Госвм, 
автора «Чайтанья-чаритмты», Рмнанда Рй — это гоп 
в Кша-лле по имени Викха, а Сварпа Дмодара — это 
гоп по имени Лалит-сакх. Как Лалит, так и Викха 
являются вечными близкими спутницами рмат 
Рдхрн. Лалит и Викха считаются личными про-
явлениями настроения служения рмат Рдхрн, 
поэтому они являются двумя главными помощницами 
в любовных отношениях мдхурьи между Рдхой и Кшой.

1  «Чайтанья-чаритмта», Антйа-лл, 1.92 – 96 – прим. редактора



186

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Непосредственно под началом Лалиты-сакх 
в мдхурья-расе служат маджар, юные пастушки. Эта 
маджар-группа слуг в основном состоит из новоприсое-
динившихся к мдхурья-расе, и из-за их юного возраста им 
поручен самый сокровенный вид чистого служения Рдхе 
и Кше. Наши чрьи рекомендовали нам относиться 
к группе маджар с величайшим уважением и вниманием.

Когда Рдха и Кша секретничают в потаённом 
месте, старшие сакх в это время не любят приближать-
ся к Божественной Чете, опасаясь причинить Им даже 
небольшое беспокойство. В этот момент Рдх и Кша 
могут испытать некоторую застенчивость перед стар-
шими сакх. Но юные гоп, маджар, могут войти туда, 
не потревожив вольного общения Рдхи и Кшы. Эту 
маджар-группу слуг в мдхурья-расе возглавляет гоп по 
имени Рпа-маджар. Чтобы совершать своё служение, 
маджар во главе с Рпой-маджар иногда отправля-
ются в то место, где Рдха и Кша сокровенно вовлечены 
в божественные любовные игры. Такая высокая и интим-
ная сфера служения недоступна ни одной другой группе 
слуг, кроме маджар. Рпа-маджар, возглавляющая 
эту группу, явилась в гаура-лле как рла Рпа Госвм, 
и р Чайтанья Махпрабху возвёл его на высшее положе-
ние главы Гауя-сампради (рпнуга-сампради).

Наш дорогой кш-гуру, рла Бхакти Ракшак 
рдхар Дев-Госвм Махрдж, обычно говорил:

Этот лагерь, сампрадя р Чайтаньи 
Махпрабху, известен как рпнуга-сампрадя. 
В нём находятся наша судьба и наше достояние. 
Теперь же мы должны вести себя так, чтобы есте-
ственным образом мы могли соединиться с этой 



187

Глава 12 – Рпнуга-бхаджан

высшей, чистейшей духовной концепцией, ещё 
находясь здесь. Мы не должны позволить себе 
удовлетвориться ничем меньшим, чем этот наи-
высший идеал. Это должно стать высшей целью 
нашей жизни.

Итак, истинное значение рпнуга-бхаджана — ничего 
другого, только идеал наивысшей духовной концепции. 
Следуя по стопам рлы Рпы Госвм, всегда желая 
его милости, падая ниц к его лотосным стопам, опять, 
опять и опять молясь быть принятым в группу его слуг. 
Это  — рпнуга-бхаджан!

Наиболее совершенным образом эта концепция выра-
жена в песне Нароттамы дса хкура под названием 
«р Рпа-маджар-пда» — высшем бхаджане, который 
исполняют последователи в линии рпнуги:

р-рпа-маджар-пада, сеи мора сампада
сеи мора бхаджана-пджана

сеи мора пра-дхана, сеи мора бхараа
сеи мора джванера джвана

сеи мора раса-нидхи, сеи мора вч-сиддхи
сеи мора ведера дхарама

сеи врата, сеи тапа, сеи мора мантра-джапа
сеи мора дхарама-карама

анукла хабе видхи, се-паде хаибе сиддхи
ниракхиба э дуи найане

се рпа-мдхур-ри, пра-кувалайа-а
прабхуллита хабе нии-дине

туй адарана-ахи, гарале джрала дех
чира-дина тпита джвана



х х рпа кара дай, деха море пада-чхй
нароттама лаила араа

Стопы р Рпы-маджар (вечной формы Рпы 
Госвм как гоп Враджа) — моё истинное богатство. 
Они являются объектом моего бхаджана и пджи. 
Они — сокровище моего сердца, моё украшение и сама 
жизнь моей жизни.

Они являются для меня вместилищем всей расы 
и исполнением всех моих желаний. Они — конечный 
вывод всей религиозности Вед и цель всех моих обетов, 
аскез и повторения моей мантры. Они — цель всей моей 
религиозной деятельности.

Благодаря этим двум лотосным стопам все мои дей-
ствия станут благоприятными для преданности, будет 
достигнуто духовное совершенство, и с помощью этих 
двух глаз я действительно смогу видеть. Изысканная 
красота божественных стоп р Рпы-маджар будет 
сиять подобно яркой луне на лотосе моего сердца днём 
и ночью, давая облегчение моей страдающей душе.

От яда змеи разлуки с тобой увяла душа моя, и жизнь 
моя — это вечная скорбь и страдания. О Рпа-маджар, 
пожалуйста, будь милостива и даруй мне сень твоих 
лотосных стоп. Нароттама дс обрел в них прибежище.







Часть 3

Несколько слов
для руководства к действию





В третьей части, «Несколько слов для руко-
водства к действию», мы представляем 
пять совершенно особенных бесед двух 

ведущих учеников рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура Прабхупды, в которых будет 
приведено дальнейшее разъяснение правильной 
концепции Гауев.

Глава тринадцатая, «Ллы и наставле-
ния», — это беседа рлы Бхакти Промода 
Пур Госвм Махрджа в честь празднова-
ния 124-й вйса-пджи рлы Бхактисиддхнты 
Сарасват хкура Прабхупды.

Главы с четырнадцатой по семнадцатую —  
«Бхаджан — подлинный и мнимый», «Глупцы 
рвутся туда, куда ангелы боятся ступить», 
«Заблуждение, божественность и преданный» 
и «Сердце и сияние» — это беседы рлы Бхакти 
Ракшака рдхара Дева-Госвм Махрджа 
в р Чайтанья Сарасват Махе, в Коладвпе, 
Навадвпа-дхме.



«Заметив какое-либо отклонение от доктрины чистой 
преданности, р рла Прабхупда немедленно 
опровергал все подобные противоположные аргументы. 
У него была необычная способность усмирять любое 
сопротивление своими остроумными, пламенными 
ответами в соответствии с выводами писаний».



195

Глава 13. Ллы и наставления

С амое благоприятное событие, 124 года со дня 
рождения моего духовного учителя (теперь в его 
вечных играх) О Вишупда 108 р рмад 

Бхактисиддхнты Сарасват Госвм хкура, будет 
праздноваться 16 февраля, на р Кша-пачам, месяца 
мгха (январь-февраль). Этот праздник будет с размахом 
отмечаться всеми махами. День явления духовного учи-
теля называется вйса-пдж. Другой широко известный 
день, гуру-прим, приходится на июнь-июль. Это — день 
прихода Господа Ведавйсы. Служители Гауя-маха, 
зная, что духовный учитель в явлении истины неотличен 
от Господа Вйсы, каждый год празднуют пришествие 
гуру как вйса-пджу. Господь р Гаурга Махпрабху 
впервые установил это вйса-пдж-поклонение через 
р Нитйнанду Прабху в рвса-Агане, в Мйпуре.

Слово вйса означает «разделять» или, в другом смысле, 
«расширять». Единые Веды были разделены Им на четыре 
части, — г, Сма, Йаджур, Атхарва, — а также были расши-
рены Муни р Кшой Дваипйаной Ведавйсой такими 
трудами, как Махбхрата и Пуры. Подобным же образом 
духовный учитель выполняет работу р Вйсадевы, пере-
давая это знание обусловленным живым существам. По этой 
причине поклонение, предлагаемое ему в день его появле-
ния, называется вйса-пджей. Вйса-пдж-лла рмана 
Махпрабху была объяснена р рлой Прабхупдой 
в одном из номеров «Гауя Джоурнал».[1]

1  р рла Прабхупда — Бхактисиддхнта Сарасват Госвм хкур; 
Gaudiya Journal — вайшавское периодическое издание – прим. переводчика



196

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Священные писания говорят, что в тот момент, когда 
человек чувствует непривязанность, освобождаясь от 
соблазнов материальных чувственных удовольствий, он 
начинает наслаждаться вкусом преданного служения 
Господу, не заботясь о подходящем для этого времени. 
Затем, полностью отказавшись от удовлетворения чувств, 
он принимает прибежище у лотосных стоп духовного учи-
теля. Многие называют это принятие или предание себя 
лотосным стопам духовного учителя вйса-пджей.

Эту вйса-пджу необходимо проводить, находясь на 
всех четырёх стадиях жизни, уделяя больше внимания 
стадии (укладу) отречения. Другое значение вйса-пджи 
состоит в предложении всего в служении духовному 
учителю, в выполнении работы, способствующей испол-
нению его желаний. Наш предшественник, духовный 
учитель рла Нароттама дс хкур, в своём подношении 
смиренно молился:

р-чайтанйа-мано-ʼбхша стхпита йена бх-тале 
свайа рпа кад махйа дадти сва-паднтикам

Когда же р Рпа Госвм, установивший в этом 
мире миссию исполнения желания Господа Чайтаньи, 
даст мне прибежище у своих лотосных стоп?

Поклонение Вйсадеве во вйса-пдже, в конечном счёте, 
означает такое же настроение предания себя и веры и по 
отношению к духовным учителям-предшественникам.

р рла Прабхупда даже в юности был очень 
привязан к воспеванию Святого Имени. Когда рла 
Бхактивинода хкур был заместителем мирового судьи 
в Рампуре, он учился в седьмом классе средней школы. 
Заметив его страстное погружение в практику слу-
жения Господу, рла Бхактивинода хкур дал ему 



197

Глава 13 – Ллы и наставления

чётки из тулас и даровал ему посвящение в харинму 
и нарасиха-мантру.

В 1881 году в Калькутте, во время строительства их дома 
под названием «Бхакти-бхаван», в земле было обнаруже-
но Божество Крмадева-шлагрма-ил. Несмотря на то, 
что в то время мальчику было всего 8 лет, сильное желание 
р рлы Прабхупды поклоняться Божеству заставило 
отца научить его правильному методу и необходимым для 
поклонения мантрам. р рла Прабхупда всегда очень 
строго выполнял это поклонение, соблюдая при этом свой 
кодекс поведения. Мне посчастливилось увидеть своими 
глазами Божество, которому когда-то в этом доме поклонял-
ся р рла Прабхупда.

Однажды рла Прабхупда стоял у входа в храмо-
вую комнату р Чайтанья-маха и смотрел на Божества 
р р Гуру-Гаурги-Гндарвики-Гиридхри. Дверь во 
внутреннее святилище была довольно маленькой, а очков 
у него в то время ещё не было. Один из самых дорогих 
учеников, который стоял рядом с ним, подумал, что его 
духовный учитель не может хорошо рассмотреть Божества 
из-за маленького дверного проёма. Услышав это, рла 
Прабхупда усмехнулся и для всеобщего блага ответил: 
«Не пытайтесь увидеть Божества посредством мирского 
чувства зрения; вместо этого постарайтесь обрести необ-
ходимые качества чистой преданности, чтобы Всевышний 
Господь лично предстал перед нами, ибо такой вид созер-
цания превосходит все остальные».

ата р кша-нмди на бхавед грхйам-индрийаи 
севонмукхе хи джихвдау сваям эва спхуратй ада

Имя, форма, качества и игры р Кшы тран-
сцендентны, и ими нельзя насладиться с помощью 
материальных чувств. Но перед тем преданным, кто 



198

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

совершает чистое преданное служение Всевышнему 
Господу, начиная с языка, чисто воспевая Святое Имя, 
Господь предстанет лично (Падма-пура).

В священных писаниях провозглашается слава чистой 
преданности, поскольку это — единственный способ 
с любовью ответить Ему взаимностью или обрести истин-
ное вѝдение Всевышнего Господа.

В другой раз р рла Прабхупда и его ученики 
шли в р Йогапху из р Чайтанья-маха. По пути 
некоторые из очень дорогих ему учеников, почувство-
вав неприятные запахи с обочин тропинки, начали 
зажимать носы тканью. По видимости, они не могли нор-
мально дышать из-за запаха, и р рла Прабхупда, 
заметив это, рассмеялся и заметил: «Это — трансцендент-
ная земля, наполненная абсолютно чистыми духовными 
ароматами, но ваши носы улавливают лишь дурные запахи 
этого материального мира. Не пытайтесь воспринять эту 
трансцендентную землю своим материальным разумом, 
она неотлична от Всевышнего Господа».

В середине февраля 1930 года в рдхме Мйпуре 
р рла Прабхупда провел духовную выставку под 
названием «Выставка Навадвпа-Мйпур рдхма», 
которая длилась около месяца. По этому случаю было 
построено множество временных киосков из гофриро-
ванной жести, которые были торжественно открыты 
сэром П. С. Рэем по случаю знаменательного прибытия 
р рлы Прабхупды. На протяжении всей выставки 
небо оставалось ясным по бесконечной милости Господа 
Гаурасундары и Его дорогого спутника, духовного учителя.

Но под конец выставки налетел сильный ветер и сломал 
эти жестяные конструкции, разметав их на значительное 
расстояние. Одна из жестяных конструкций во время своего 
смертельного полёта ударилась о бетонный купол над 



199

Глава 13 – Ллы и наставления

Божеством р Рмнуджи, который примыкал к главно-
му святилищу, и, разбив его, упала со стороны храма, где 
находилась скважина с водяным насосом.

После того как буря стихла, р рла Прабхупда, 
осматривая разбитый купол, высказал мнение, что купол, 
возведённый над одним из наших главных духовных учи-
телей, а именно над основным чрьей нашего поклонения 
Божествам, может быть разрушен только из-за какого-то 
серьёзного оскорбления при поклонении Божеству. Как он 
и предполагал, после того как было проведено расследова-
ние, было обнаружено, что алтарный служитель совершил 
серьёзный проступок в поклонении Божествам. Его тут же 
заменили, а сломанный купол отремонтировали.

Всякий раз, когда случались такие происшествия, как 
кража из храма, или когда сам рла Прабхупда казался 
нездоровым, или даже когда ученики испытывали серьёз-
ные помехи, отличные от обычных, р рла Прабхупда 
в первую очередь предостерегал своих учеников от соверше-
ния оскорблений по отношению к Божествам. Оскорбления 
по отношению к Имени, святой дхме (такой, как Мйпур) 
и установленным Божествам служили основой неоднократ-
ных предупреждений рлы Прабхупды своим ученикам.

23 октября 1936 года р рла Прабхупда пору-
чил распространение божественного послания Господа 
Чайтаньи в Европе и Америке ныне покойному рману 
Бхакти Шраге Прабху, одному из своих выдающихся уче-
ников. Накануне его первого путешествия в Лондон рла 
Прабхупда дал ему наставление ежедневно, пока он будет 
там, поклоняться Божествам Говардхану, Шлагрму 
и Гомат. В этот же день в храмовом зале Багха-базаара 
р Гауя-маха р рла Прабхупда, обращаясь 
к большому собранию людей, произнёс пламенную речь, 
с энтузиазмом превознося проповедническую миссию 



200

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Бхакти Шраги Прабху и даруя ему свою милость для 
успешной кампании — энергию милосердия Господа 
Гаурги. р рла Прабхупда был твердо убеждён, 
что только благодаря широкому распространению учения 
Господа Чайтаньи, через духовное посвящение и настав-
ления живые существа смогут, в конечном счете, достичь 
своего вечного благополучия. Вследствие чего с неустанной 
энергией он начал соответствующим образом проповедо-
вать, демонстрируя образцовое личное поведение.

Незадолго до этого, с марта 1933 и по 1935 год, его 
ученики рмад Бхакти Прадп Тиртха Махрдж 
и рмад Бхакти Хдайа Бон Махрдж побывали в Лон-
доне и в Германии. Там, в разных местах, через публичные 
речи и переписку по почте, они смогли вдохновить многих 
интеллигентных и образованных людей и заинтересовать 
их посланием Господа Чайтаньи. С согласия р рлы 
Прабхупды постепенно было сформировано первое лон-
донское Общество Гауя-миссии, и одновременно там же 
был основан Гауя-мах. Председатель Общества, лорд 
Зетланд, имел обыкновение обсуждать на своих еженедель-
ных собраниях учение Господа Чайтаньи, одухотворённое 
рлой Прабхупдой. Проповедническая поездка в Бирму 
привела к созданию маха в Рангуне[2] в 1935 году. Однако 
проповедь была свернута из-за политических беспорядков 
в Бирме в то время. Во многих густонаселенных городах 
и святых местах Индии рла Прабхупда лично или через 
своих учеников основал Гауя-храмы, в которых соверша-
лось служение Божествам. В них преподавалось учение 
о преданности Махпрабху и подчеркивалась важность 
личного поведения в процессе преданности. Всего в Индии 
было основано шестьдесят четыре храма, все они были пере-
числены в еженедельном периодическом издании «Гауя».

2  Рангун (с 1989 г. Янгон) — крупнейший город Мьянмы (Бирмы) и её 
столица с 1989 по 2005 годы. – прим. переводчика



201

Глава 13 – Ллы и наставления

С рождения его желанием было установить постаменты 
для отпечатков стоп Господа Чайтаньи, по крайней мере, 
в 108 святых местах, где рман Махпрабху ранее ходил 
пешком. Это должно было пробудить память о Всевышнем 
Господе, Господе Гаурге Махпрабху. При жизни рлы 
Прабхупды было возведено восемь таких постаментов 
отпечатков стоп, а после его ухода — ещё больше.

р рла Прабхупда имел обыкновение лично уча-
ствовать в обходе святых земель Враджа и Навадвпы. 
Особенно в Пур-дхме он проводил экскурсии по всем 
основным святым местам. Каждый год он совершал обход 
Навадвпы в 16 кроа[3], и по сей день его ученики с уваже-
нием регулярно соблюдают эту традицию как часть своего 
преданного служения. рла Прабхупда обычно отмечал, 
что вместе с обходом трансцендентных мест совершают-
ся пять основных видов преданного служения, а именно: 
воспевание Святого Имени, общение с преданными, слуша-
ние святых писаний, пребывание на святой земле, а также 
поклонение Господу в форме Божества. По причине того, что 
возникает возможность выполнять все эти практики пре-
данного служения одновременно, он настаивал, что обход 
должен выполняться с должным вниманием и усердием.

Видя действия, противоречащие принципам преданно-
сти, р рла Прабхупда становился суровым, как удар 
молнии, но при благоприятных практических подходах 
он казался мягким, словно роза.

Когда он погружался в слушание истории о любви в раз-
луке, которую рмат Рдхр проявила в Матхуре, 
он переполнялся таким мучительным чувством разлуки, 
что слёзы катились из его глаз. Его привязанность к слу-
шанию об играх Господа была феноменальной. Он мог 

3  Кроа — это максимальное расстояние, на которое здоровый человек 
может крикнуть и быть услышанным кем-либо, имеющим хороший слух 
– прим. переводчика



202

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

продолжать разговоры об этом час за часом, так долго, что 
когда ему напоминали о времени приёма пищи, он начи-
нал раздражаться. Он часто отмечал голод, возникающий 
у него из-за отсутствия нектарно-упоительных дискуссий 
о Всевышнем Господе. Как любой врач для постановки пра-
вильного диагноза требует, чтобы с ним консультировались, 
так и он жаловался, что его ученики не дают ему достаточ-
но возможностей, чтобы рассказывать об играх Всевышнего 
Господа. Вследствие этого на вопрос «Как Вы поживаете?» 
он отвечал: «Всё хорошо, но эти люди не балуют меня духов-
ными беседами, поэтому я нездоров».

Совместное воспевание Святого Имени всегда достав-
ляло удовольствие р рле Прабхупде, но не из уст 
псевдопреданных, чьи песнопения противоречат духов-
ным выводам (расбхса). Его настоящее настроение 
было раскрыто в песне, которую он сам сочинил и имел 
обыкновение петь:

пра аче тра се хету прачра
пратишхс хина кшагтх саба

р дайит дса кртанаете са
кара уччаи сваре харинма-рава

Настоящая жизнь преданного проявляется в лишен-
ном всякого чувства ложного престижа предании 
себя Господу.

Песнопения тех, кто не предался и опьянен ложным 
престижем, подобны мёртвому телу без сознания, 
и поэтому их не следует принимать во внимание. Таков 
был его вердикт. рла Прабхупда совершенно не одобрял 
неавторитетные обсуждения высоких духовных тем. Всегда 
и во все времена помнить о Кше имеет результатом чистую 
преданность. Любовь к Богу достигается только чистым 



203

Глава 13 – Ллы и наставления

воспеванием Святых Имён, лишённым всех оскорблений. 
Как только эта стадия воспевания без оскорблений 
достигнута, для воспевания Святого Имени не требуется 
никаких дополнительных усилий или чистоты. Для него 
было совершенно невыносимо, если кто-то, со всеми своими 
мелкими, занимающими ум желаниями наживы, славы 
и престижа, устраивал ложную демонстрацию спонтанной 
чистой преданности, являющуюся всего лишь лицемерием. 
Он имел обыкновение говорить:

мдхавендра пур бхва-гхаре чури
на карила кабу сади джанаба

Знаменитые слова великих душ таковы: видхи мрге браджа-
бхаве паите нахи акти. Невозможно достичь спонтанной 
преданности простой сдханой (практикой). Настоящий дар 
спонтанной преданности даётся только за счёт сильнейшего 
желания её получить в сочетании с благоприятным 
соседством с истинным учителем, который является 
обитателем святой дхмы. Вычурное подражание 
поведению осознавших себя душ является беспокойством 
для общества, и результатом этого являются дискуссии без 
необходимой для них квалификации. Преждевременные 
попытки спонтанной преданности бесполезны! Исходя из 
контекста вышеприведенной строфы, можно задать вопрос 
о том, каков же настоящий метод достижения? Ответ 
даёт Господь Гаурга, когда советует Своим доверенным 
спутникам глубоко вникнуть в следующие строки:

нма санкртана калау парама упайа
иха хаите сарва сиддхи хаибе “сабара”

Прибежище у Святого Имени должно быть принято 
с полной верой, и это обеспечит полное совершенство 
воспевающего.



204

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

викрдита враджа-вадхбхир ида ча вишо
раддхнвита ʻнууйд атха варайед йа

бхакти пар бхагавати пратилабхйа кма
хд-рогам в апахиноти ачиреа дхра

В данном контексте слово раддхнвита исключительно 
относится к той вере, которая ведёт к обретению спонтанной 
преданности. рман Махпрабху подчеркивал, что 
Святое Имя исполнено всей трансцендентной энергии, 
потому что неотлично от Всевышней Божественной 
Личности, р Кшы. Святое Имя чисто, вечно, исполнено 
всех духовных вкусов и подобно древу, исполняющему 
желания. Процесс обретения чистой спонтанной 
преданности заключается в эксклюзивном предании себя 
лотосным стопам олицетворенного Имени, молитве Ему 
с полным и страстным желанием и занятии воспеванием 
с непоколебимой решимостью. Прекращение оскорблений 
по отношению к Имени приводит к окончательному 
просветлению практикующего.

рла Вивантха Чакраварт в своём комментарии 
объясняет следующую строфу:

атаева раддхнвита ити стра вивсинам
нма пардхнам премапи на агкротити бхва

Слово раддхнвита неприменимо к неверующим 
или к тем, кто упорствует в оскорблении Святого Име-
ни. Вкусы любви превосходят даже воображение богини 
Лакшм. Веру не получить ни простым размышлением, 
ни способностью различать. Единственный надёжный 
способ — подчиниться и следовать пути, начертанному 
гоп Враджа, и никакому другому.

р рла Прабхупда никогда не одобрял мудрёные 
дискуссии людей, не обладающих нужной квалификацией, 
всегда отдавая предпочтение воспеванию Святого Имени. В 



205

Глава 13 – Ллы и наставления

этом же ключе куплет из песни р рлы Бхактивиноды 
хкура является поучительным:

виддхи мрга рата джейн сва-адхината ратна-дине
рга мрге краа правеш

Эта стихотворная строка превозносит славу строгой 
практики преданного служения, что, в конечном счёте, даёт 
нам естественное право входа в спонтанную преданность. 
р рла Прабхупда так прокомментировал седьмой 
текст «Упадеамты»:

Характеристики Святого Имени сравни-
вают с сахарными леденцами, а невежество 
сравнивают с желтухой (избытком желчи). Как 
страдающий желтухой человек не может насла-
диться вкусом леденцов, так и обусловленное 
материалистичное живое существо не может 
ощутить нектарное блаженство Святого Имени 
из-за невежества. При искреннем воспевании 
Святого Имени и приложении правильных 
усилий сладость Имени становится очевидной и, 
в конце концов, приводит к рассеянию всех неже-
лательных желаний.

И далее, в объяснении восьмого стиха «Упадеамты»:

Неофит-обыватель должен укротить свой 
ускользающий и беспокойный ум воспеванием 
Святого Имени, игр, формы и качеств Господа 
полным решимости образом. Наряду с этим сле-
дует практиковать слушание и памятование этих 
качеств Господа. Возросшее влечение к такой дея-
тельности, когда оно расцветёт, автоматически 
даст человеку квалификацию для совершения 



206

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

спонтанной преданности и обретения бессмер-
тия. Важно помнить, что преждевременная 
практика возвышенной преданности может 
привести к быстрому росту вульгарных и низ-
менных инстинктов человека, заставив его сойти 
с духовного пути.

Обычные люди, обольщаясь, пытаются воспевать 
чистые вкусы преданного служения, но лишь создают 
их противоположности (расбхсу), которые рла 
Прабхупда ненавидел. Кроме того, он сурово выступал 
против тех, кто зарабатывает себе на жизнь чтением 
священных писаний, таких как «рмад-Бхгаватам», или 
показом установленных Божеств, чтобы собрать средства 
на собственное содержание.

Несмотря на то, что жрецы-ритуалисты (смрты) 
бывают разными, рла Сантана Госвм, главный 
лидер в линии Мадхва-Гауя, подтвердил, что все люди, 
независимо от касты, могут с помощью процесса духов-
ного посвящения подняться до совершения поклонения 
Божеству Шлагрма-иле. Духовное посвящение включа-
ет в себя пять обрядов (тпа, пура, нма, мантра, йга). 
р Баладева Видйбхшаа определил упомянутую выше 
йгу как поклонение Божествам в своем священном тракта-
те «Прамейа Ратнвал». Интересно отметить, что многие 
спутники рмана Махпрабху, хотя и принадлежали 
к другим кастам, прошли ритуал посвящения в брхмаы 
и имели учеников-брхмаов.

Дкш видхнена двиджатва джйате нм — истин-
ная сущность брхмаа рождается в процессе духовного 
посвящения (дкши) («Хари-бхакти-вилса», 2.12).

Это — основа системы дайва-варрамы, то есть разделения 
по труду и укладам на разных этапах жизни человека 



207

Глава 13 – Ллы и наставления

только на основе преданности. Единственным критерием 
настоящих качеств в этой человеческой жизни является 
преданность Всевышнему Господу.

Много ярких доказательств приводится в священных 
писаниях по этому поводу. Собакоед низшего сословия, 
предавшийся Господу Хари умом, телом и речью, явля-
ется самым возвышенным, в то время как брхма, 
лишенный преданности Господу Хари, считается падшим 
(см. «рмад-Бхгаватам», 3.33.6). Эти утверждения под-
тверждают силу преданности. Естественная функция 
души — служить Всевышнему Господу. Логично предполо-
жить, что тот, кто выполняет эту естественную функцию, 
сразу возводится в касту брхмаов и выше. Преданные 
Господа отвергают тех работающих ради плодов людей, 
которые выказывают свое превосходство благодаря 
рождению. Знаменитый стих р Кшадса Кавирджа 
в «Чайтанья-чаритмте» (Антйа-лл, 4.66) гласит:

нича-джти нахе кша-бхаджане айогйа
сат-кула-випра нахе бхаджанера йогйа

йеи бхадже сей баа, абхакта-хна, чра
кша-бхаджане нхи джти-кулди-вичра

Человек, который интенсивно практикует преданное 
служение, является более возвышенным независимо 
от касты или вероисповедания. Считать преданного 
принадлежащим к какой-то определенной касте или 
вероисповеданию — это адское мышление.

Низкое происхождение само по себе не лишает чело-
века возможности преданно служить Господу Кше, 
точно так же как происхождение из аристократического 
рода брхмаов не делает его подходящим, чтобы совер-
шать такое служение.

Любой, кто занимается преданным служением, 
является возвышенным, тогда как непреданный всег-



208

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

да осуждаем и отвратителен. Поэтому при оказании 
преданного служения Господу не принимается во вни-
мание положение семьи человека.

Однажды в Балигхе, Миднапуре[4], были организованы 
массовые публичные дебаты, чтобы определить 
положение вайшавов и брхмаов из высших каст. 
р рла Бхактивинода хкур, будучи нездоровым, 
послал своего сына на это собрание, уполномочив 
его защищать достоинство вайшавов. На собрании 
председательствовали рман Мадхусдана Госвм 
и р Вивамбхарнанда. р рла Прабхупда, 
прочитав выразительную, высоко эрудированную лекцию, 
очень подробно объяснил обе концепции и в конечном счёте 
бескомпромиссно доказал превосходство вайшавов над 
брхмаами по рождению. Ему устроили стоячую овацию, 
и все присутствовавшие там святые люди были очень 
довольны подтверждению учения рмана Махпрабху.

Печатный станок был важным инструментом, кото-
рый р рла Прабхупда использовал для широкой 
огласки и распространения духовной литературы. Он 
называл его «большим барабаном» (бхад-мдангой), 
звук которого мог не только распространяться на 
большое расстояние, но и сохраняться в течение неко-
торого времени. В молодом возрасте, помогая своему 
отцу рле Бхактивиноде хкуру в его публикациях, 
рла Прабхупда приобрёл большой опыт в корректуре 
и других работах, связанных с книгопечатанием. Вслед-
ствие этого он учредил большое количество типографий 
и опубликовал множество книг и периодических изданий, 
например, еженедельник «Гауя», «Бхагавад-гту» с ком-

4  Город Балигхай расположен в районе Восточный Миднапор 
в индийском штате Западная Бенгалия; существуют различные варианты 
произношения этих названий – прим. переводчика



209

Глава 13 – Ллы и наставления

ментариями, «Джайва Дхарму», «Чайтанья-чаритмту», 
«Бхакти-расамта-синдху» и так далее...

р рла Прабхупда всегда был бдителен в правиль-
ном служении р Мйпуру-дхме, трансцендентному 
месту рождения Господа Гаурахари. В Йогапхе и рваса 
Агане он испытал множество божественных пережива-
ний. У него было видение реки Сарасват, когда он смотрел 
на реку Джаланги. Подобные видения были и у р рлы 
Бхактивиноды хкура. Место слияния рек Сарасват 
и Гаги (Триве) в р Мйпуре было ему особенно 
дорого. рла Бхактивинода хкур предсказал, что в р 
Йогапхе будет построен выдающийся храм. Чтобы под-
твердить предсказание своего отца, рла Прабхупда 
с помощью своих богатых учеников построил там огромный 
храм. Во время раскопок для строительства храма в земле 
было обнаружено четырёхрукое Божество Вишу. Позже это 
Божество было определено рлой Прабхупдой по распо-
ложению оружия и символов в руках как Адхокшаджа Вишу 
с энергиями р и бх. Опытный археолог р Рам Прасд 
Чандра подтвердил, что Божество было очень старым. Позд-
нее р рла Прабхупда указал, что этому Божеству 
с соблюдением всех правил и норм совершал поклонение 
Джаганнтха Мира. В настоящее время этому прекрасно-
му Божеству поклоняются в р Йогапхе, в Мйпуре.

Чтобы вывести на передний план Святую Землю 
и привлечь внимание к ней, р рла Прабхупда 
снова и снова приглашал в Мйпур многих выдающихся 
и достойных людей. Каждый год внимание общественно-
сти было привлечено парикрамой в Навадвпе и следующим 
за ней празднованием годовщины рождения Махпрабху. 
Замыслом р рлы Прабхупды было объединить все 
территории от Йогапхи и Чандраекара Бхваны на 
севере (и выше) до Хулур Гхты на крайнем юге под назва-



210

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

нием «подлинный Мйпур». Его пророчество заключалось 
в том, что вся эта земля станет в будущем местом обитания 
преданных р Кшы и будет построено множество храмов 
Господа Кшы. Благоприятные звуки гонгов, колоколов 
и барабанов будут постоянным и каждодневным явлением.

рла Прабхупда имел обыкновение говорить, что 
Господь Гаурасундара вечно проводит совместное воспе-
вание и танцует со Своими спутниками в Святой Земле 
Мйпура. Даже сегодня немногие избранные могут мисти-
ческим образом внезапно услышать здесь слабые звуки 
гонгов и барабанов. рла Прабхупда лично испытывал 
это множество раз.

Как уже говорилось, р рла Прабхупда неустанно 
работал над распространением послания чистой предан-
ности рмана Махпрабху посредством книг и журналов. 
Прежде всего с помощью своих четырёх основных типо-
графий, а также и с помощью других, он напечатал более 
сотни книг и различных журналов на английском, бен-
гальском, ория и ассамском языках. Распространение 
преданности шло не только по всей Индии, от края до 
края, но многие ученики по его приказу поехали пропове-
довать и в зарубежные страны. Он неизменно, в качестве 
ежедневного обета, повторял один лакх [5] Имён Господа 
(64 круга), и его наставление всем своим ученикам было 
поступать таким же образом. Не отступая от этого зарока, 
он невероятным образом распределял своё время, чтобы 
уместить все запланированные проповеди и литератур-
ные труды, являясь источником вдохновения для всех, кто 
встречался с ним.

Заметив какое-либо отклонение от доктрины чистой 
преданности, р рла Прабхупда немедленно опро-

5  Лакх — единица счёта в индийской системе счисления; равняется ста 
тысячам – прим. переводчика



211

Глава 13 – Ллы и наставления

вергал все подобные противоборствующие аргументы. 
У него была необычная способность усмирять любое 
сопротивление своими остроумными, пламенны-
ми ответами в соответствии с выводами писаний. 
Он представлял собой потрясающую фигуру 
бескомпромиссного отношения к чистым религиозным 
идеалам. Он никогда не терпел приспособленчества или 
компромисса с выдуманной или имеющей отклонения 
философией и никогда не оставался безразличным, когда 
имело место смешение вкусов, рас. Его строгий кодекс 
поведения всегда соответствовал наставлениям рмана 
Махпрабху — асат сага тйга – эи вайшава чра — пол-
ностью избегать общения с людьми материалистичными, 
поглощенными чувственными наслаждениями, и непре-
данными, атеистами.

Отсутствие такого энергичного руководителя приве-
ло к тому, что мир Гауя-вайшавов пережил множество 
проблемных ситуаций.

р рла Прабхупда обладал исключительными 
познаниями о тайнах ученической преемственности. Им 
было начато составление словаря «Вайшава-маджуш-
сахит», содержащего различные знания о преданных 
Вишу. Однако только четыре выпуска были завершены 
и опубликованы. Способности его памяти были поразитель-
ны. В то время, когда он говорил, открывалось так много 
свежих и интересных идей, что аудитория была полно-
стью очарована. В былые времена я проворной рукой 
пытался записывать все эти идеи, но всё равно упускал 
многие моменты. Позже р рла Прабхупда лично 
исправлял мои записи.

Само слово мйвд было совершенно невыноси-
мо для слуха р рлы Прабхупды. Некоторые 
люди утверждали, что р Пракшнанда Сарасват, 



212

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

получив милость Господа Гаурги, стал известен как 
р Прабходнанда Сарасват, автор знаменитого трак-
тата о преданности «р р Рдх Раса Судханидхи». 
Это было категорически отвергнуто рлой Прабхупдой. 
Он разъяснил, что духовным учителем Гопла Бхаы 
Госвм был его собственный дядя, рла Прабходнанда 
Сарасват. Он часто останавливался в р Рагаме и был 
последователем р Рмнуджи. Его не следует путать 
с другим Пракшнандой, который был из последователей 
акарчрьи и жил в Бенаресе.

Утром перед уходом, перед тем, как войти в свои 
вечные игры, он попросил р рмад Бхакти Ракшака 
рдхара Махрджа спеть «р Рпа-маджар-пда» р 
Нароттамы дса хкура, а Навина Кшу Прабху спеть 
«туми дойа сагара тарайите прани» из комментария ко вто-
рому стиху «икшшакам» Бхактивиноды хкура. После 
этой просьбы р рла Прабхупда начал повторять своё 
знаменитое указание, уже высказанное им ранее (23 дека-
бря): «Безоговорочное повиновение наставникам, данным 
нам через посредство духовного учителя рлой Рпой 
Госвм, — это богатство нашей преданности».

В этом указании он обрисовал истинный метод нашей 
практики преданного служения, а также настоящую учени-
ческую преемственность. При этом, слушая песню рлы 
Бхактивиноды хкура (туйа дайа эчхана парама удара), 
р рла Прабхупда прижал руки ко лбу, и обильные 
слёзы смирения покатились по его щекам. Эти глубоко 
личные жесты напомнили нам о нашем плачевном поло-
жении, в котором мы не питаем никакой привязанности 
к Святому Имени. Это Имя обладает всей силой и не зависит 
ни от времени, ни от чистоты воспевающего. Побежда-
ют только вера и беспримесное предание себя. Мы остро 
осознали все эти факты, видя его поведение. Затем он 



опять подчеркнул необходимость для нас следовать 
учению р рлы Рпы и Рагхунтхи через посредство 
Нароттамы дса хкура.

Наконец, р рла Прабхупда открыто благословил 
всех присутствующих, а также тех, кто не присутствовал, 
и дал нам всем указание выполнять преданное служение 
Всевышнему Господу и служить чистым преданным, осо-
бенно путём распространения божественных писаний.

Наш самый почитаемый духовный учитель р 
рла Прабхупда даровал свои любовные благословения 
не только своим ученикам, но и ученикам своих учени-
ков, а также всем тем, кто в будущем придёт в эту линию 
ученической преемственности. Нет причины терять 
надежду или причины для страха, ибо линия рлы 
Бхактивинодыхкура никогда не прервётся. Так заве-
ряет нас р рла Прабхупда, учитель всего мира. 
Он вечно присутствует среди нас. Он — мой Господин жизнь 
за жизнью, он — мой единственный источник силы, и те, 
кто следует по его стопам, должны сделать его милости-
вые наставления своей главной целью, сотрудничая друг 
с другом, поместив Джагат Гуру р рлу Прабхупду 
в центр и стараясь исполнить его желание служить миссии 
рлы Рпы Госвм. Всё совершенство будет достигнуто, 
если доставить удовольствие р рле Бхактисиддхнте 
Сарасват хкуру Прабхупде.



«Прогресс гарантирован, если мы всегда будем ста-
раться занять низшее, подчинённое положение. 
Рвение к продвижению — опасный враг. Оно вызва-
но пратишхой (желанием признания), которая 
всё разрушит».



215

Глава 14. Бхаджан — подлинный и 
мнимый

Преданный: Я слышал, что некоторые чрьи считают, 
что смараа, уединённые размышления о деяниях 
Господа, является первостепенным видом преданного 
служения, превосходящим даже кртан, совместное 
воспевание; или всё же этот вид служения второстепенен 
по отношению к кртану?

рла Гуру Махрдж: Есть те, кто придерживаются такого 
мнения, потому что смараа, уединённые размышления, 
тесно связана с сознанием. Смараа соприкасается больше 
с тонкой частью нашего существования, так что она должна 
быть наиболее эффективной формой сдханы или средством 
достижения цели. Но наш Гуру Махрдж и рла 
Джива Госвм, а также Кавирджа Госвм Прабху 
делали упор на кртане — особенно для начинающих. 
Гуру Махрдж говорит в своей песне «Вайшава ке?» 
(«Кто истинный вайшав?»):

кртана прабхве, смараа хаибе,
се кле бхаджан нирджана самбхава

Размышления о деяниях Господа могут возникнуть 
благодаря силе кртана, и только тогда возможно уеди-
нённое служение.

Смараа или нирджана-бхаджан, преданность в полном 
уединении, без осознания окружающего мира, совершенно 
невозможна для начинающих. И рла Джва Госвм 
говорит («Бхакти-сандарбха», санкхйа 273):



216

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

йадйапй анй бхакти калау картавй
тад кртанхйа-бхакти-сайогенаива

В эту Кали-югу из девяти основных форм преданного 
служения, безусловно, следует практиковать и формы, 
отличные от кртана, но они должны быть вторичны по 
отношению к нему.

Это — принцип проповеди Махпрабху. Кртан имеет свои 
особые качества, тем более в Кали-югу.

калер доша-нидхе рджан асти хй эко махн гуа
кртанд эва кшасйа мукта-сага пара враджет

(р укадева Госвм сказал:) «О царь, у века Кали, 
вместилища всего зла, есть только одно великое досто-
инство — в этот век те, кто просто повторяет Святое Имя 
Кшы, обретут освобождение и достигнут обители 
Всевышнего Господа» («рмад-Бхгаватам», 12.3.51).

Кроме того, рла Мадхвчрья пишет в своем комментарии 
к «Муака-упанишаде»:

двпарйаир джанаир вишу пачартраи ту кевалаи
калау ту нма-мтрена пджйате бхагавн хари

В Двпара-югу люди проводят поклонение Госпо-
ду Вишу исключительно в облике Божества согласно 
принципам, изложенным в писаниях Пачартры, 
но в Кали-югу Всевышнему Господу Хари покло-
няются только пением Его Святого Имени (цитата 
из «р Нрйаа-сахиты»).

При упоминании об инкарнации Господа р Чайтаньи 
Махпрабху в стихе 11.5.32 «рмад-Бхгаватам» также 
дается и метод, с помощью которого люди будут поклоняться 
Ему: йаджаи сакртана-прйаир йаджанти хи сумедхаса. 
Здесь слово йаджах означает «жертвоприношение», 



217

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

«подношение», описываемое словами сакртана-прайа 
или сакртана-прадхна — «основанное на сакртане, 
совместном воспевании Святого Имени»; и оно совершается 
теми, кто наделён достаточным благочестием. Итак, в этот 
железный век Кали у кртана есть особая привилегия, 
дарованная Всевышним Господом — Махпрабху основал 
путь проповеди, Хари-кртана, и собственным примером 
учил, как ему следовать.

Поэтому кртан был полностью признан нашим Гуру 
Махрджем, рлой Дживой Госвм и другими. Так как 
проповедь — это декларация, «способность донести весть 
до других», то писать статьи или книги о Господе также 
входит в сферу кртана.

Также как для того чтобы отвечать на вопросы об 
окружающем мире, автоматически требуется полное сосре-
доточение, что очень редко встречается в этот век, так и 
тогда, когда человек занят кртаном, он автоматически не 
может не сконцентрироваться и не сосредоточиться пол-
ностью. Он не может говорить, не думая — интуитивно он 
должен быть во всевнимании. По этой причине кртан 
рекомендуется как наивысший вид бхаджана, особенно 
в век Кали.

бхаджанера мадхйе решха нава-видх-бхакти
ʻкша-премаʼ, ʻкшаʼ дите дхаре мах-акти
тра мадхйе сарва-решха нма-сакртана

нирапардхе нма лаиле пйа према-дхана

Из всех разновидностей божественного служения 
высшими являются девять, которые с великой силой 
наделяют преданных любовью к Кше и личными отно-
шениями с Ним; а из этих девяти видов лучший — это 
нма-сакртана. Повторяя Святое Имя без оскор-
блений, приобретаешь сокровище любви к Господу 
(«Чайтанья-чаритмта», Антйа-лл, 4.70 – 71).



218

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Махпрабху также считал основными пять форм из тех 
девяти, которые упоминаются в «Бхгаватам»,— раваам, 
кртана и т. д.:

сдху-сага, нма-кртана, бхгавата-раваа
матхур-вса, р-мртира раддхйа севна

Общение с чистым преданным, воспевание Свя-
того Имени, слушание «рмад-Бхгаватам», 
проживание в Матхура-дхме и с верой поклонение 
Божеству («Чайтанья-чаритмта», Мадхйа-лл, 22.128).

Из этих пяти форм Махпрабху отводил нма-сакртане 
высочайшее положение. чрьи считают нма-сакртану 
лучшим из всех видов. Это с особой силой подчёркивалось 
нашим Гуру Махрджем, и это также основывается на 
утверждении стр, священных писаний. Но если другие 
чрьи в некоторых случаях отдавали предпочтение смарае, 
то это нужно понимать в том смысле, что кртан может 
находиться в зависимости относительно материального 
окружения, тогда как смараа не зависит от материальных 
соображений. С этой точки зрения смараа может быть 
рекомендована как более предпочтительная, но это не есть 
какая-то общепринятая истина. Просто у некоторых чрьев 
может быть такое особое мнение.

В «Чайтанья-икшмте» рла Бхактивинода хкур 
пояснил, что есть два типа преданных, находящихся на 
последней ступени непосредственно перед достижени-
ем высшего уровня парамахасы или уттама-адхикр. 
Практикующие, которые преодолели среднюю ступень 
(мадхйама-адхикр) и двигаются вперёд к достижению 
наивысшего положения, называются преданными, находя-
щимися на стадии премрурукшу. Они подразделяются на две 
группы — гостхйнанд и вивиктнанд (или бхаджнанд). 
Первые всегда занимаются активной проповедью, а вторые 



219

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

практикуют смарау или нирджана-бхаджан — уединённую 
жизнь в поклонении, отстранённую от мирской суеты. 
Характер их деятельности не является доказательством, что 
одна группа более возвышенна, чем другая. Вивиктнанд 
обычно предпочитают уединённую жизнь и занимаются 
смараой; а те, кто относится к группе гостхйнанд, зани-
маются кртаном, проповедью, и также достигают высшего 
положения, не сливаясь с направлением, практикующим 
исключительно смарау. Те же, кто достиг высшего уровня, 
известны как премрха.

Гуру Махрдж ясно указал, что когда мы ещё занимаем 
начальное положение, смараа вредна. Правильнее будет 
нам практиковать кртан. Кртана прабхве, смараа хаибе, 
се кле бхаджана нирджана самбхава.[1] Школа сахаджиев, 
подражателей, больше предпочитает смарау, а не кртан. 
Они — «последователи» смараы. Они ведут уединенную 
жизнь и мысленно практикуют отождествление себя 
с определённой сакх своего возраста, её обязанностями, 
её пребыванием в конкретном месте Вндвана, в опреде-
лённой лле, под руководством определённой сакх и так 
далее. Их так называемый гуру требует от них практико-
вать мысленное созерцание всего этого. Таков процесс 
последователей школы сахаджиев, но мы его не признаём. 
Мы считаем всё это ложным и мнимым. Последователи 
школы сахаджиев не подходят для возвышенного уровня. 
У них нет настоящей самбандха-джны, знания о том, чтó 
есть чтó. Они лишь продолжают практиковать вошедшее 
в привычку повторение определенных фантазий в своём 
уме, но процесс анартха-нивтти (очищения от пороков) 
или любой другой процесс, основанный на нём, не может 

1  Цитата из «Вайшава ке?» рлы Бхактисиддхнты Сарасват 
хкура: “Лишь могущество нма-кртана дает чистоту, необходимую 
для того, чтобы погрузиться в смарау и созерцать в уме деяния 
Кшы. Нирджана-бхаджан доступен лишь тому, кто обрёл подлинную 
кша-бхакти”. – прим. переводчика



220

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

быть осуществлён подобным образом. Их воображаемые 
«достижения» — чистая выдумка. Последователи школы 
сахаджиев не знакомы с фактами — с онтологической после-
довательностью расположения уровней от Вираджи до 
Брахмалоки, Вайкухи и Голоки. Они — пукура-чури-вле, 
«похитители прудов». Думать, что кто-то может украсть 
пруд, — заблуждение. Мы считаем такого рода «смарау» 
чем-то вроде самообмана.

Например, истинной смараой занимался рла Гаура 
Киора Ббдж Махрдж. Однажды другой ббдж 
построил поблизости куир, маленькую хижину, и стал под-
ражать Гауре Киоре Ббдж, соблюдая обет мдхукари 
(питаясь только тем, что подадут), подолгу сидя и медити-
руя, нося одежды отшельника. Понаблюдав за ним, Ббдж 
однажды заметил: «Если женщина придёт в родильное 
отделение, ей не родить ребенка, только подражая крикам 
и стонам роженицы и имитируя симптомы родов. Много 
чего ещё должно произойти до этого!» Поэтому простое 
подражание парамахасе ббдж — это не подлинный 
бхаджан. Сначала нужно достичь связи с реальным уров-
нем уддха-саттвы, и только тогда могут проявиться все 
высшие внешние признаки. В противном же случае будут 
проявляться только надуманные ужимки и кривлянье.

н ухй вкшопари, нни пхала дхариʼ
душа-пхала кариле арджана

(«Калйа-калпатару», Упадеа 18).

рла Бхактивинода хкур говорит, что если человек хочет 
фруктов, но не желает преодолеть трудности и взобраться 
на дерево, то каких плодов он может ожидать? Плоды 
будут битыми или гнилыми. Без надлежащего развития 
событий обольщаться собственными фантазиями — подвиг 
сумасшедшего. Нужно постепенно достичь уровня 



221

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

истины, уддха-саттвы. Нужно пройти через так много 
уровней — Бхр-, Бхувар-, Свар-, Махр-, Джанар-, Тапар-, 
Сатйа-локу, Вираджу, Брахмалоку. Махпрабху учит, что 
лиана бхакти растёт и поднимается к Голоке, и ей нужно 
пересечь все эти миры.

упаджий бе лат ʻбрахмаʼ бхедиʼ ййа
ʻвираджʼ, ʻбрахмалокаʼ бхедиʼ ʻпаравйомаʼ пйа

табе йайа тад упари ʻголока-вндванаʼ
ʻкша-чарааʼ-калпавкше каре рохаа

Лиана преданности даёт всходы и растёт, чтобы прон-
зить оболочку Вселенной. Она пересекает реку Вираджу 
и уровень Брахмана и достигает мира Вайкухи. Затем 
она растёт всё выше до Голоки Вндваны, доходя и, 
наконец, обвивая древо лотосных стоп Кшы, испол-
няющее любые желания («Чайтанья-чаритмта», 
Мадхйа-лл, 19.153 – 4).

Но псевдопреданные не хотят знать, что такое паравйома[2], 
Брахмалока, Вирадж или брахма[3]. Не считая нужным 
узнать об этих вещах, они обращаются к гуру-проходимцу, 
получают некую мантру и начинают свою «медитацию». 
Но находясь на такой стадии, если человек станет 
мысленно созерцать Рдх-Говинда-ллу, вместо того, 
чтобы присоединиться к ней, он скорее всего ввяжется 
в отношения с дамами и господами этого мира. Он 
попадется в ловушку владений похоти, и ему придется 
отправиться в ад вместо того, чтобы подняться на Голоку.

Карма-мсамайа — кма, према — чиднанда дхма. 
Плотским влечениям имя — похоть, тогда как истинная 

2  паравйома — вечная безграничная сфера Духа за пределами 
материального мира. В ней пребывают все миры Вайкухи – прим. 
переводчика
3  брахманда — вселенная Брахмы, возникшая из космического яйца, 
плававшего в водах причинного океана; корень происхождения 
вселенной – прим. переводчика



222

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

любовь — это обитель Божественного Экстаза. Таким обра-
зом, подражательство не приводит к успеху. Оно скорее 
приводит к деградации. Подражательство — деградация. 
Подражательство — это всего лишь упражнения ума.

Преданный: А если эти умственные упражнения 
выполняются с верой?

рла Гуру Махрдж: Ум отделен от веры. раддх связана 
с душой, тмой, а ум — вид материи. Ум материален — он 
часть материальной энергии. Это объясняется в «Гите», 7.4:

бхмир по ʻнало вйу кха мано буддхир эва ча
ахакра итйа ме бхинн практир ашадх

Ум — порождение материальной энергии, а джва — порождение 
паракти, основной энергии; но сварпа-акти, Личностная 
(Внутренняя) Энергия Господа, выше джвы. Природа 
ума — строить воображаемые конструкции (манодхарма). 
Они не имеет ничего общего с Истиной. Они порождены 
материальным миром, миром заблуждений. Ум полон 
заблуждений (ав-манасо гочара). С помощью ума нельзя 
достичь уровня, на котором можно надлежащим образом 
почувствовать или воспринять Истину. Он связан только 
с миром вещей или их эксплуатацией.

Преданный: Но разве чистый ум не является продуктом 
раддхи?

рла Гуру Махрдж: Ум не бывает чистым. Как камень 
не может породить жизнь, так и ум не может породить 
раддху. раддх — первична и лежит в основе всего. Когда 
Всевышний Господь проявляется в сердце, ум исчезает. 
Они — диаметрально противоположны. Тьма не может 
породить свет , и как только появляется свет — тьма 
исчезает. Поэтому истина появляется тогда, когда 



223

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

проявляется настоящее чистое сознание, а воображаемые 
конструкции исчезают. Ум поглощён заблуждениями. 
Он — элемент апаракти, низшей энергии. Все виды 
материи — и грубые, и тонкие — относятся к низшему виду 
энергии. Земля, вода, огонь, воздух и эфир — это грубая 
материя; ум, интеллект и эго — тонкая; но все они — материя. 
А душа является трансцендентной. И сварпа-акти, 
(Личная Энергия Господа), бхаджан (божественное 
служение) и Голока-Вайкуха — всё это находится выше 
мирского уровня и является трансцендентным — по другую 
сторону души, не на её низшей стороне, где расположен 
ум. Источник ума — эго, то есть ложное «я», и ум создан 
из стремления к эксплуатации. Но Махпрабху говорит: 
мора мана-вндвана — «Мои мысли — по другую сторону, 
во Вндване». То есть, они не являются частью мирского.

Преданный: Значит, чистый ум, чистое мышление всё-таки 
существует?

рла Гуру Махрдж: Строго говоря, слово «ум» вообще 
нельзя применять в этом контексте, иначе всё будет понято 
превратно. Обитатели Голоки также имеют чувства, мысли 
и прочие качества, однако они совершенно не соответствуют 
мирским. Мирское мышление порождено желанием 
эксплуатации, использованием чувств в своих целях.

Мы должны избавиться от подобного ума. Он погружает 
нас в ядовитые мысли. В «рмад-Бхгаватам» при опи-
сании тридаи-саннйси указывается, что все духовные 
практики направлены на одно — ум следует сдерживать.

дна свадхармо нийамо йама ча
рута ча карми ча сад-вратни

сарве мано-ниграха-лакшант
паро хи його манаса самдхи



224

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Благотворительность, как неизменные, так и зави-
сящие от обстоятельств предписанные обязанности, 
контроль ума и чувств, изучение писаний, святые обеты 
и зароки — всему этому следуют для того, чтобы достичь 
подчинения ума. Искусство управления умом известно 
как высший вид йоги («рмад-Бхгаватам», 11.23.45).

Преданный: Вы сегодня говорили о кртане. Я читал, 
что рла Бхактивинода хкур приравнивал джапу 
(уединенное повторение) к кртану (совместному 
воспеванию и проповеди), а также, что рла Рпа 
Госвм говорит, что существует три вида джапы, а именно 
мнасика — в уме, вчика — вслух и упу — шёпотом. 
Какой из этих видов более подходит для нас и какой 
наиболее действенен?

рла Гуру Махрдж: В упу-повторении нет звука, 
есть только движение губ; а в мнасика-повторении нет 
и движения губ. Вы спрашиваете, какой из этих трех 
видов лучше?

Преданный: Да.

рла Гуру Махрдж: Тот вид, который обладает 
внутренним искренним настроем, будет выше. 
Джапа должна быть настоящей, а не механическим 
подражанием. Нужно постоянно сосредоточивать своё 
внимание на самоотрицании. Если мы действительно 
это сможем практиковать, наш прогресс невозможно 
будет остановить. Но без должной квалификации, 
если мы уж слишком будем хотеть подняться, 
у нас будет сохраняться тенденция скатиться вниз. 
«Дсййа те мама расо ʻсту расо ʻсту сатйам» — «пусть 
у меня всегда будет стремление к служению». Для бхаджана, 
внутреннего служения всегда следует придерживаться 
такого настроя. Тад дса-дса-дсн дсатва 
дехи ме прабхо.



225

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

Прогресс гарантирован, если мы всегда будем ста-
раться занять низшее, подчинённое положение. Рвение 
к продвижению — опасный враг. Оно вызвано пратишхой 
(желанием признания), которая всё разрушит. рла 
Прабхупда говорил, что подражание возникает из-за 
влечения к пратишхе, желанию занять более высокое 
положение и приобрести себе имя. Это — величайший враг. 
Не поддавайтесь пратишхе, стремлению возвыситься, она 
погубит вас. В противоположность этому, даинйам, смире-
ние — признак здоровой преданности.

Преданный: Махрдж, мы видим, что в «Хари-бхакти-вилсе» 
иногда подчёркиваются преимущества безмолвного 
повторения, а затем в других местах превозносится слава 
очень громкого воспевания по примеру Харидса хкура. 
Как это можно объяснить?

рла Гуру Махрдж: Осмысление сухой теории мало 
чем вам поможет. Постарайтесь понять дух, а не букву. 
Когда вас поддерживает сдху, гуру очень высокого порядка, 
для вас нет преград. По милости, которую даёт его 
поддержка, какой бы вид кртана и духовной практики 
вы ни выполняли, вы всегда достигнете успеха. Возможно 
писания и восхваляют мысленное созерцание как более 
действенное в определённых случаях, но если вы, имея 
поверхностные представления об этом, отважитесь 
попытаться воспевать таким образом, противодействие 
будет настолько велико, что вам некуда будет деться — вы 
превратитесь в атеиста. Такое может произойти, если 
у вас нет достаточной поддержки, чтобы бороться 
с трудностями. Не рискуйте идти в атаку на врага, когда 
ваша позиция слаба. Но когда вас поддерживают великие 
полководцы с большим количеством воинского снаряжения, 
вы должны идти вперед. Это положит начало вашему 
участию в настоящем кртане.



226

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Основа всего — сдху-сага. Она связана с высшей силой. 
Если этой связи нет — ничто не имеет никакой ценно-
сти. Самое существенное, самое главное для нас — сдху 
и стры; и мы должны развивать в себе стремление 
к главному. Сдху и стры — всегда наиважнейший фактор 
для поддержания настоящего бхаджана. Для более слабого 
преданного, сдхака или начинающего, величайшей необ-
ходимостью является сдху-сага, а священные писания 
необходимы для получения знаний. Сдху-стра-кпа. 
Тогда кртан станет наилучшим.

Вндван дас хкур спрашивает, если кто-то прокор-
мил себя одного, а кто-то прокормил себя и ещё тысячи 
других, то кто более щедр? Кртан приносит благо тому, 
кто его совершает и в то же время помогает получить благо 
многим другим. Но когда у вас нет достаточной веры, 
если при проповеди вы встретите оппозицию, асат-сагу, 
то акура, семя преданности, будет загублено. В таком 
случае, если вы канишха-адхикр, неофит, вам не стоит 
идти в бой без надлежащего прикрытия. Кртан — это 
проповедь, то есть, в определённом смысле, сражение. Не 
рискуйте, если вы канишха-адхикр. Вы превратитесь 
в атеиста. Только после прохождения всех необходимых 
ступеней, — равана-да, варана-да, сдхана-да 
и прпана-да (стадий слушания, принятия, практики 
и обретения стойкости) — вы сможете проповедовать само-
стоятельно (пана-да). До этих пор вы можете пойти 
проповедовать только с помощью кого-то, кто находится 
на стадии прпана-да.

У нас должна быть неразрывная связь с реальностью, 
с абсолютным представлением о реальности. Такая устой-
чивая позиция необходима. Неуязвимая позиция. Твёрдая 
позиция, понимание чтó есть чтó — самбандха-джна. 
Только тогда мы будем способны понять и привести в гар-



227

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

монию различия, которые находим в писаниях чрьев; 
чтó применимо и где — при каких обстоятельствах было 
рекомендовано занять вот эту определенную линию, а при 
каких обстоятельствах было рекомендовано занять другую. 
Будем способны приобрести практические знания.

Преданный: Махрдж, сегодня утром мы говорили 
о смирении. В чем совершенство смирения для 
канишха-адхикр?

рла Гуру Махрдж: В разных людях смирение может 
проявляться по-разному. Так что каждый должен найти, 
чтó оно означает для него лично. Смирение означает 
«не посягать на права других». Однако оно не должно быть 
таким, чтобы задушить собственное «я». Смирение должно 
быть естественным.

Когда р Гауя-мах открывал в Калькутте свой 
центр (Багх Базаар-мах), был устроен большой праздник. 
Из ранее арендованного дома Божества были доставлены 
на колеснице в окружении процессии. Было пение и танцы, 
и Божества были установлены в новом храме. Раздали 
мах-прасд. Где-то между полночью и часом ночи мы 
легли спать. Моя постель стояла рядом с постелью одного 
из моих духовных братьев, профессора-учёного. Он был 
воплощением смирения. Утром, говоря очень медленно, 
профессор сказал мне: «Прошлой ночью я почувствовал 
такую сильную слабость, что мне показалось, что я умираю. 
Я подумал, что нужно разбудить Вас, но потом решил: "Нет, 
к чему мне беспокоить вайшава? Он так устал вчера, ему 
нужен отдых, так что лучше я подожду". И, повременив 
немного, я поднабрался сил, так что мне не пришлось Вас 
тревожить. Но сейчас я всё ещё очень слаб». Очень медлен-
но и рассудительно он рассказывал мне об этом. Хотя он 
умирал, но не разбудил меня, боясь помешать моему отдыху.



228

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

В то утро слова, сказанные им со всей возможной дели-
катностью, поразили меня словно удар грома. Я сразу же 
пошёл к Прабхупде и сообщил ему обо всём: «Прошлой 
ночью один господин чуть не умер, но он был слишком 
скромен и не побеспокоил меня». Прабхупда и преданные 
также хорошо знали кроткий характер профессора, нашего 
духовного брата. Они отнеслись к этому случаю очень 
серьёзно и немедленно послали за врачом.

На мой взгляд, такое смирение опасно. Жизнь ученика не 
принадлежит ему, а является ценным достоянием его Гуру 
Махрджа. Ученик должен жить не ради своих интересов, 
а ради интересов своего гурудева. Поэтому я не оценил сми-
рения профессора.

Всё, что мы делаем, должно быть связано с подлинной 
реальностью. Если я болен, прикован к постели и меня 
мучает жажда, а я не буду просить никого из вайшавов: 
«Пожалуйста, принесите мне стакан воды», то в резуль-
тате моё состояние может усугубиться. Это всё равно, что 
сэкономить грош, а потерять рубль. Во всём должен быть 
здравый смысл.

Преданный: Незадолго до того, как рла Бхактиведнта 
Свм Махрдж покинул этот мир, он находился 
во Вндване. Он не поднимался с постели и был не в силах 
принимать пищу. Он чувствовал себя настолько плохо, что 
едва мог выпить стакан воды. Но хотя он сам ничего не ел, 
я заметил, что даже в таком состоянии он просил преданных 
угостить прасдом каждого, кто к нему приходил.

рла Гуру Махрдж: Да, он хотел отправиться 
в путешествие по всему Вндвану и объехать Говардхан 
на повозке, запряжённой быками. Но благодаря помощи 
Кшадса Ббдж Махрджа Свм Махрджа смогли 
отговорить от этого плана. Несмотря на критическое 



229

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

состояние здоровья, Свм Махрдж хотел посетить все 
места ллы, такие как Рдх-куа и Говардхан, предложить 
поклоны и вернуться.

Фактически, действенно и хорошо всё, что связано 
с Богом — все виды бхаджана. Мы не отрицаем ни одного 
из видов служения. Но мы должны считаться с тем, чтó 
будет наиболее эффективным в соответствии с нашими 
возможностями. В то же время мы не должны совершать 
оскорблений, пренебрегая чем-либо. Как мы можем быть 
настолько дерзкими, чтобы судить, что смараа выше, 
а другие виды бхаджана, например, пда-севна, — более 
низкого порядка? На каком основании мы принижаем 
другие виды служения? Такие предметы требуют край-
ней осторожности, о них нельзя рассуждать просто ради 
удовлетворения любопытства. Лишь только в случае 
необходимости мы рискнём подчеркнуть превосходство 
Лакшм над укадевой или Амбаршей. Но мы не должны 
позволять себе легкомысленно относиться к таким предме-
там. Эти вопросы очень серьёзны.

Поставить одного вайшава выше другого — этим не 
шутят, это — очень тонкие темы. Они — преданные, и мы 
не должны позволять себе предпочитать одного друго-
му по нашей необдуманной прихоти. Судить об уровнях 
преданных нужно с большой осторожностью. И такие сведе-
ния — не академическое исследование, для которого мы, как 
профессор в университете, разрабатываем теорию, чтобы 
затем прочитать лекцию студентам. Мы всегда должны при-
держиваться практической стороны: «Этот вайшав — такая 
великая душа, а кто я? Как смею я судить о нём?» Должен 
быть предел нашей авантюрной дерзновенности.

Преданный: Вчера вечером мой друг вспоминал, что Вы 
однажды сказали: «Смирение — это не иметь положения».



230

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

рла Гуру Махрдж: Да. «Не иметь положения» — поскольку 
у слуги нет самостоятельности — его положение всегда 
зависит от приказа его хозяина. Он никогда не знает, что 
будет делать в следующий миг. Но он покорен только 
своему господину, а не каким-то гум (мошенникам). 
По отношению к кому же должно выражаться его 
смирение? «Я — падший, я — низший из низших, но по 
сравнению с кем? С моим господином. Смирение перед 
Господом и вайшавами. Им я покорен». Когда Ханумндж 
было необходимо сжечь Лаку, «Золотой город», его 
смирение не уменьшилось. Его смирение было настолько 
большим, насколько это возможно — он выполнял 
повеление Господа Рмачандры. Это — пример полной 
самоотдачи и преданности.

Другими словами, смирение — это самопожертвование. 
Смирение означает отсутствие возражений приказам пове-
лителя, связанного с миром Вайкухи. Смириться перед 
вайшавом, а не перед обычными людьми, тиграми или 
змеями. Смирение не ставит предавшегося в зависимость 
от змеи, тигра или шакала. Он по-настоящему зависит 
от вайшава. Это — тот уровень, на котором преданный 
занимает свою позицию. Его интересует только вайшав. 
А «смиренный» означает, что он не сопротивляется пове-
лениям своего господина. Без возражений он выполняет 
любой приказ, какой бы к нему ни поступил. Он скромен. 
Он обладает истинным смирением, сунчатой. Ему чужды 
предрассудки. Обычно мы думаем о смирении, как 
о качестве, относящемся к этому бренному миру, но смысл 
состоит не в этом. С точки зрения просветлённого человека 
люди, населяющие этот мир, пребывают в иллюзиях — они 
безумны. Смирение — это не безумие, и не должно опре-
деляться по меркам безумных людей. У сумасшедшего 



231

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

человека нет стандарта для измерения. Таким образом, 
смирение означает жить по меркам мира истины, а не мира 
иллюзий. Моя мысль понятна?

Преданный: Да.

рла Гуру Махрдж: Прабхупда определил смирение 
как «то, чего нет там, где есть дух наслаждения». Дух 
наслаждения или потребительской эксплуатации 
порождает агрессию. Она не совместима со смирением. 
Смирение — это полное, стопроцентное служение. 
В эксплуатации, или в отречении от неё, нет смирения. 
Обе эти склонности противоречат природе истинного 
мира. Они порождены заблуждениями. Они — вызывающе 
враждебны по отношению к истинной реальности. 
Вам понятно?

Преданный: Да.

рла Гуру Махрдж: Эксплуатация или отречение от 
неё — это бунт, вызов, агрессия против истинной жизни 
в мире реальности. Так что они порождены заблуждениями. 
А истинное смирение должно определяться по отношению 
к полному аспекту истины, а не по отношению к миру 
заблуждений. Не по меркам утративших разум безумцев.

Преданный: Существует ли духовная агрессия? Например, 
конкуренция, дух соперничества, который возникает, когда 
два человека заняты одним и тем же делом. Будет ли там 
место проявлению смирения?

рла Гуру Махрдж: Только в том случае, если 
это — настоящее служение, если Объект этого служения 
находится в центре. Преданный ощущает вдохновение 
и руководство из этого центра и следует ему в своих 
поступках. Он связан с Абсолютным Центром, 
а соперничество может быть устроено йогамйей.



232

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Он — вне ответственности, поскольку заботится лишь 
об исполнении воли Абсолюта. Как мы уже обсуждали, над 
Абсолютом нет никаких законов. Ахер ива гати према, 
свабхва-куил бхавет[4]. Они исполняют Его абсолютную 
волю, и так называемое соперничество, которое возникает 
между ними, нужно лишь для того, чтобы придать разноо-
бразие и жизнь служению Кше. Такова природа высшей 
реальности. Преданные не несут ответственности за это.

Преданный: Итак, мы можем соперничать, но при этом не 
должны посягать на права других?

рла Гуру Махрдж: Наша обязанность — всё больше 
и больше посвящать себя служению. Нужно делать всё, что 
в наших силах, чтобы наша связь с высшим миром стала 
прочнее. Нужно всегда быть готовым к этому. Нужно быть 
готовым беспрекословно выполнить любое желание высшей 
обители. Таков наш долг — чего бы ни потребовалось от нас, 
мы это выполним.

Если во время сражения командующий приказывает 
какому-то батальону первым вступить в бой, то скажут 
ли бойцы: «Почему не послали в атаку другой батальон? 
Зачем нам идти первыми? Почему мы должны погибнуть, 
а они — жить и праздновать победу за наш счёт? Зачем нас 
посылают вперёд?» Как вы думаете?

Преданный: Это — не преданность.

рла Гуру Махрдж: Безусловно. За такие слова вас тут 
же расстреляют. «Это — приказ командования, и не вам 
решать, какой батальон пойдёт вперед — первый, второй, 
третий или четвёртый». Восставать против приказа сверху 

4  Чувства влюбленных подобны движениям змеи, которая следует весьма 
извилистым путем («Чайтанья-чаритмта», Мадхйа-лл 8.111) – прим. 
переводчика



233

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

означает приговорить себя к смерти, и этот приговор тут же 
приведут в исполнение.

Преданный: Махрдж, не могли бы Вы разрешить одно 
противоречие? Арджуна исполнял повеления Кшы 
без всяких возражений — он стрелял, как только Кша 
приказывал ему сделать это. Он беспрекословно следовал 
всем наставлениям Кшы. Но Йудхишхира однажды 
нарушил Его волю. И всё же, когда пятеро Павов 
отправились в махпрастхну, добровольное путешествие 
в обитель смерти, Арджуна пал мёртвым раньше 
Йудхишхиры. Как это объяснить? 

рла Гуру Махрдж: Порядок их смерти не является 
критерием высшей преданности. Благочестивые заслуги 
Йудхишхиры другого рода. Это — материальные 
достижения, влияние саттва-гуы. Йамардж, принявший 
облик собаки, сопровождал их и шёл с Йудхишхирой, 
когда даже Арджуна и Бхма не смогли идти дальше и пали 
мёртвыми. Это их испытание было чем-то связанным 
с миром материи. И они отправились на Сваргу, в рай.

Рай не есть наша высшая цель. Павы достигли рая, но 
это — внешняя, материальная сторона их бытия. По своей 
истинной сущности Павы — сакхи, друзья Кришны. 
Их появление на Сварге произошло во внешней реальности, 
которая никак не связана с духовным миром. На Сварге они 
увидели Дурьодхану и его приспешников. Хотя Дурьодхана 
и его друзья по положению гораздо ниже Павов — они 
принадлежали стану врагов — тем не менее они все после 
смерти достигли почёта на Сварге.

Йудхишхира сохранил своё материальное тело, 
в котором были развиты качества саттва-гуы, мирской 
добродетели. Жизнью в раю награждается кшатрий, поги-



234

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

бающий на поле битвы. Но Йудхишхире удалось попасть 
в рай, не меняя своего смертного тела, а остальным же 
пришлось умереть, чтобы обрести тела, подходящие для 
существования в раю. Но мир Сварги — это мир саттва-гуы, 
а не апркта, не трансцендентные миры Вайкухи, 
Двараки, Матхуры или Голоки.

Есть, например, история о Кеватрах (воплощениях, 
рождённых из волос). Господь Вишу дал обещание, что 
черный и белый волос из Его головы придут и спасут Землю 
от тяжёлого бремени грехов, причинявших ей страдания. 
Говорится, что эти два волоса пришли в обликах Кшы 
и Балармы. Они приняли эти формы, но это были только 
бх-бхра-хараакр-аватары, или воплощения, которые 
избавляют Землю от бремени, а не Свайа Бхагавн, не Сам 
Всевышний Господь, не Изначальная Личность. Господь, 
который является во Вндване, совершенно отличен 
от Своих аватар, появившихся из волос Вишу.

Есть много примеров того, как личность живет как бы на 
двух уровнях — внешнем (низшем) и внутреннем (высшем). 
Низшее подчиняется высшему. Когда премьер-министр 
государства приезжает в город, он может, если пожелает, 
исполнять обязанности главы местного правительства. 
Когда царь навещает колонию, к нему переходят полно-
мочия всех чиновников. Личности низшего уровня как бы 
растворяются в высшей личности. В присутствии высшего 
низшее утрачивает своё значение и вновь обретает его лишь 
тогда, когда высшее удаляется.

Нитй Гаурахари бол! Мы молимся Нитйнанде Прабху. 
Нам следует хранить подобающее нам смирение. Поэто-
му мы молим: «Если я совершил оскорбление, апардху, 
обсуждая без должного почтения столь деликатные 



235

Глава 14 – Бхаджан — подлинный и мнимый

темы, касающиеся величайших личностей, о Нитйнанда 
Прабху, избавь меня от него и даруй мне моё обычное 
смиренное положение».

сарва-вайшавера пʼйе кари нмаскра,
итхе апардха кичху нахука мра

Вндван дс хкур говорит: «Я склоняюсь к стопам 
вайшавов; пусть они не примут как оскорбление мои 
попытки служить им».

Когда приходится обсуждать такие глубокие темы, 
как положение великих душ, достигших высочайшего 
духовного уровня, нам нужно молить Нитйнанду Прабху 
и просить прощения за свою дерзость. Он — патита-пвана, 
спаситель падших, и адоша-дар — Тот, кто обычно 
не замечает оскорблений.

Глупцы рвутся туда, куда ангелы бояться ступить — туда, 
куда страшатся ступить ангелы, устремляются глупцы. Мы 
подобны глупцам, которые пытаются понять, какими чув-
ствами живут те, чьё сознание находится на высочайшем, 
бесконечно далёком от нас уровне. Поэтому нам следует 
просить прощения у этих великих душ. Апасиддхнта, фило-
софское невежество, может привести к очень серьёзным 
последствиям. Служением Сварпы Дмодары было оцени-
вать качество всех поэм и сочинений, которые приносили 
Махпрабху. Если бы Махпрабху предложили какое-либо 
сочинение с апасиддхнтой, Он был бы расстроен и задет 
самым жестоким образом. Апасиддхнта наносит жесто-
чайшие раны тем, кто обладает возвышенным складом ума.

У Клидса есть история о царе, которому был нужен 
носильщик паланкина. Из толпы выбрали наугад первого 



попавшегося человека, не подозревая, что тот был учёным, 
паитом. Но он не мог нести паланкин как следует, потому 
что обходил муравьев, боясь их раздавить.

Раздражённый царь спросил его: «Сканда ки 
бдхат?» — «Ты поранил плечо?» Паит ответил: 
«На татх бдхате сканда йатх бдхати бдхате» — «Моё 
плечо не принесло мне такой боли, как твоё невежество 
(ты не умеешь правильно склонять слова и сказал бдхати 
вместо бдхате)!»

В духовной обители чувства очень возвышенны и тонки. 
Невежество может оскорбить их. Мы должны не с празд-
ным любопытством, а с огромным смирением и уважением 
к обитателям этого дивного сада пытаться войти, не побес-
покоив в нём ни единого растения, ни единой души. Иначе 
наши беседы будут пустой игрой ума, а не хари-катхой.





«Гуру Махрдж, рла Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур, проповедовал исключительно мдхурья-расу, 
но с большой осторожностью. ... ему пришлось, по его 
словам, потратить «литры крови», чтобы конста-
тировать, что не является мдхурья-расой».



239

Глава 15. Глупцы рвутся туда, куда 
ангелы бояться ступить

Вопрос: В «р Брахм-сахите» объясняется, что р 
р Рдх и Кша восседают на божественном троне, 
расположенном на цветке лотоса, который описывается 
как шестиугольник. Каково значение этой шестиугольной 
фигуры? Что она собой олицетворяет?

рла рдхар Махрдж: Простите, но нам для нашего 
же блага не следует обсуждать ллы Рдхи-Кшы. Они не 
объект всеобщего обозрения. В этом отличие Гауя-маха 
от школы сахаджиев. Сахаджии пытаются имитировать 
возвышенные переживания, но мы не верим в подобную 
имитацию. Высшая лла нисходит сама, по своей воле, 
к каждой душе индивидуально. Когда это происходит, 
душа не в силах противостоять. Поток духовных эмоций 
увлекает её, и это — не игра воображения. Когда период 
сдханы завершен, лла нисходит сама собой. Это не 
зависит от наших умственных, физических или иных 
способностей. Мы не те, кто уже знает всё наперед и тогда 
достигает желаемого — не такова политика, принятая 
Гуру Махрджем, Прабхупдой. Пджла ргапатха 
гаурава-бхаге.

рла Бхактивинода хкур также говорил: «Держись 
правил, предписанных для твоего уровня. Тогда сокровен-
ные истины сами откроются тебе».

йатх йатх гаура-падравинде
виндета бхакти кта-пуйа-ри

татх татхот сарпати хди акасмд
рдх-падмбходжа-судхмбу-ри



240

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Насколько человек, совершивший множество бла-
гочестивых действий, предан лотосным стопам р 
Гауры, настолько он в конечном итоге достигнет бес-
причинного океана нектара, исходящего от лотосных 
стоп р Рдхи («р Чайтанья-чандрмта», 88).

Строго придерживайтесь гаура-ллы, Махпрабху, и вы 
автоматически обнаружите, что в вашем сердце течет 
рдх-раса-судх-нидхи (океан нектарной расы р Рдхи). 
Не нужно пытаться получить его искусственно. Он 
низойдет сам собой, спонтанно. Не старайтесь постичь его 
умом, это приведет вас лишь к дурным предубеждениям. 
Мало того, что вам придётся иметь дело с вредными 
предубеждениями, к тому же вам придется затратить 
много энергии на то, чтобы устранить такое непонимание. 
Наш рла Прабхупда не позволял таких вещей. Лучше 
идти медленно, но верной дорогой, чем обманывать себя 
и других. Сосредоточьтесь на своих обязанностях. Всё 
остальное произойдёт само собой. Это правило верно 
для всех ступеней духовного роста, не только начальных. 
Никогда не теряйте веры, не забегайте вперёд: «А что у меня 
получится?» Не становитесь под знамена сахаджии, ибо 
тогда вы получите мйю вместо йогамйи.

Он и Она (Кша и Радхара) прекрасно знают, когда 
и кого пригласить в Свой круг. Проигнорировав Их соиз-
воление, попасть туда невозможно. На всё Их сладчайшая 
воля. Ищите подлинную ценность, не соблазняйтесь её под-
делкой, отражением. Отражение и тень закрывают от нас 
Реальность. И то, и другое легко сбивает с толку, но отраже-
ние более коварно. Об этом говорится также и в «Хари-нма 
Чинтмаи».[1] Соблазны такого рода будут осаждать нас 
постоянно, но нужно раз и навсегда понять — духовную 
реальность невозможно постичь умом.

1  В «Хари-нма Чинтмаи» сказано, что это же относится и к повторению 
хари-нмы, Святого Имени: ни Его отражение, ни тень не являются 
подлинным Именем. – прим. переводчика



241

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

ачинтй кхалу йе бхв на тс таркеа йоджайет

Те предметы, которые непостижимы, не могут 
быть определены с помощью логики или рассуждений 
(«Махбхрата», Бхшма-парва, 5.22).

Не пытайтесь ограничить Непостижимое рамками своего 
рассудка. Когда Оно откроется вам, вы будете поражены, 
насколько Оно превосходит ваши самые смелые ожидания. 
На тс таркеа йоджайет — не проверяйте Непостижимое 
рассудком. Высшая Реальность непредсказуема, 
самовластна по своей природе. К вам она может прийти 
в одном облике, к другому — в ином. Она безгранична. Так же 
безгранична и Её свобода. Лл основана на непостижимой, 
ничем не обусловленной свободе. Она живет собственной, 
не зависящей от вас жизнью. Готовьте себя, стремитесь, 
но не пытайтесь сделать духовную реальность объектом 
своего опыта.

Когда Махпрабху говорил о высших ллах, Он словно 
находился в трансе. Словно в трансе, Он давал описание 
Своего чудесного опыта кша-ллы. Несколько раз мы 
встречаем описание этого вида глубокой ллы, высшей ллы 
Кшы, рассказанное Самим Махпрабху — говардхана-ллы 
и джала-кели ллы, когда Он в беспамятстве бросился в океан 
в Сварга-двре, и волны унесли Его в Чакра-тртху. Пример-
но то же произошло в Чаака-парвате, когда Махпрабху 
описывал ллу, Его тело преобразилось настолько, что 
стало напоминать огромную золотую тыкву. Свои описа-
ния Он брал не из книг. Его лле нет конца. Это нечто, что 
нельзя воспринимать в чёрно-белом цвете. Поэтому нас 
часто предостерегают: «Не пытайтесь дотянуться до того, 
что находится за пределами ваших чувств. Не торопите 
события. Пройдите программу начальных классов, обозна-
ченную страми и гуру, имейте терпение. И если повезёт, 
вас пригласят в следующий класс. Высшая реальность не 
открывается по первому требованию».



242

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Йатх йатх гаура-падравинде — полностью сосредо-
точьте своё внимание на гаура-лле, остальное произойдет 
само собой. Вы получите знаки милости свыше. Когда 
Высшая Реальность будет довольна вами, Она коснется 
вас на мгновение и исчезнет. Это будет так внезапно и нео-
жиданно, что оставит вас в изумлении и растерянности: 
«Что это?!» Но даже утратив Её, вы не будете скорбеть. Она 
наполнит вас надеждой и жизнью; отныне вы вечно будете 
стремиться к Ней, стараясь обрести больше и больше. Но не 
пытайтесь сделать Её объектом изучения, потому что Она 
неизмеримо выше всего, что мы способны вообразить.

Даже обычный человек не посвящает посторонних 
в отношения с близкими, что же говорить о Всевышнем и 
Его ллах с возлюбленными? Это невозможно. Мы можем 
описывать внешние события и картины, но никогда не дерз-
нем самовольно проникнуть в тот сокровенный мир и уж 
тем более делать его всеобщим достоянием.

Вопрос: Можно ли понять какие-то общие принципы, 
например, почему Голоку изображают именно как лотос?

рла рдхар Махрдж: Лотос олицетворяет красоту, 
гармонию, нежность. Лепестки означают разные расам-
уровни. Но красота, нежность и счастье материального 
мира — лишь слабая тень духовной реальности. Внешне они 
могут иметь отдаленное сходство, но в действительности 
совершенно различны. Между материей и духом лежит 
непреодолимая пропасть — нужно всегда помнить об этом.

Гуру Махрдж запрещал нам читать книги, 
в которых описаны эти игры: «Говинда Ллмтам», «Става-
Кусумджали» и «Удджвала-Нламаи». Он не разрешал 
нам изучать и обсуждать их. Гуру Махрдж сильно огорчал-
ся, когда слышал, что кто-то читает эти книги и пытается 
вмешаться в возвышенные ллы. Ему это не нравилось. 



243

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

Душа-пхала кариле ардджана («вы получите только 
дурные плоды») — рла Бхактивинода хкур предо-
стерегает: переступив запретную черту, вы навлечете на 
себя несчастья. Сделать такой шаг — значит совершить 
оскорбление, апардху. Духовный путь начинается из низ-
шего положения, с анартх. Затем идет раддх, сдху-сага, 
раваа, кртана, потом анартха-нивтти — и все неже-
лательные вещи исчезнут. Только затем появляются ручи, 
акти и бхва-бхакти — зачатки подлинной преданности. 
Наконец расцветает према-бхакти, снеха, мна, прайа, 
рга, анурга, бхва, мах-бхва — проходя через эти ступе-
ни, нам следует туда приближаться.

Однажды один господин, из старших, изъявил желание 
обсуждать с Прабхупдой интимные темы жизни Кшы. 
Прабхупда наотрез отказывался обсуждать эти предме-
ты. Этот человек упорствовал, и в конце концов оставил 
общество Прабхупды и стал вести уединенную жизнь. 
Раньше этот господин много служил Миссии. Через неко-
торое время Прабхупда заметил: «Теперь мой ученик 
живет другой жизнью. Он так вошел в образ гоп, что пере-
воплотился в одну из них. Теперь у него роман с Кшой, 
и скоро на свет появится ребенок». Это высказывание озна-
чало, что он был мужчиной, но, считая себя гоп, он хотел 
познать интимную связь гоп с Кшой. Он так сильно 
к этому стремился, но Прабхупда заметил: «О, он превра-
тился в девушку, в гоп, и после того как он вступил в связь 
с Кшой, она произвела на свет ребенка!»

Учитель нашего Гуру Махрджа, рла Гаура Киора 
дс Ббдж, жил в хижине недалеко от Ганги. Однажды 
ещё один бывший ученик Прабхупды стал подражать Гауре 
Киоре дсу Ббдж, соорудил неподалеку крошечную 
хижину, имитировал его бхаджан, хари-нму, обсуждение 
писаний Нароттамы хкура и вёл жизнь в строгом отрече-



244

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

нии, вайргье. Но рла Гаура Киора Дс Ббдж как-то 
заметил: «Чтобы родить ребенка, мало просто забраться 
в родильную палату и кричать, хватаясь за живот, как это 
делают роженицы. От одних криков и потуг ребёнок на свет 
не появится. Много важных событий должно предшество-
вать этому, просто имитация не заставит ребёнка появится 
на свет». Так он оценил духовные успехи этого господина.

уддха-саттва, чистая благость. Сначала вы должны 
соприкоснуться с тем, что известно как уддха-саттва. 
Виуддха-саттва, мир ниргуы. уддха-саттва означает 
ниргуа, нематериальное существование. Вы должны обре-
сти связь с ниргуой, только тогда вы можете попытаться 
приблизиться к непостижимым событиям или явлениям, 
происходящим в духовной реальности. 

Жизнь того мира — не объект праздного любопытства. 
«Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить». В таком 
духе мы должны приближаться к духовной реальности. 
И упаси нас Бог оказаться в стане неверующих, которые 
докучливо требуют доказательств: «Опишите всё до послед-
ней мелочи, а мы подумаем, стоит ли нам это принять».

В многочисленных областях мира преданности есть 
много прекрасного, способного привлечь искреннего иска-
теля, но эти высшие ллы нужно оставить на недосягаемой 
высоте. Следует очень трепетно обращаться с ллами Госпо-
да, особенно с мдхурья-ллой.

Примерно через год после того, как я присоединился 
к Миссии, Прабхупда назначил проповедническую поездку 
во Вндван в течение всего месяца Крттика. Там он попро-
сил Бхрати Махрджа читать и объяснять седьмую песнь 
«рмад-Бхгаватам», историю Прахлды — но запретил 
касаться историй о Рдхе-Кше, Яоде или чего-либо 
о Вндване. Он сказал: «Сейчас проповедуй уддха-бхакти 
Прахлды. Вндван погряз в сахаджии. Просто постарай-



245

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

ся, чтобы они поняли: «Сначала поднимитесь на уровень 
бхакти!» Незачем говорить о кша-лле — она намного, 
намного выше». Во Вндване люди недоумевали: «Что 
это такое? Они излагают «Бхгаватам», но, отложив деся-
тую песнь, они объясняют седьмую песнь, прахлда-ллу, 
начальную часть бхакти. Это удивительно и странно».

Но Прабхупда был непреклонен. Позже я узнал, что он 
читал лекции между Рдх-куой и йма-куой — между 
ними проходит граница. Там он говорил несколько дней. 
Он читал и объяснял «Упадемту» рлы Рпы Госвм. 
Он ни словом не обмолвился ни о рмат Рдхр, 
ни о Кше — темы «Упадемты» являются основами 
бхакти. Его внимание всегда было направлено на основы. 
Плоды появятся сами собой. «Лейте воду на корень, 
и плод созреет сам». Он самолично объяснял это, нахо-
дясь посередине между Рдх-куой и йма-куой. 
Он объяснял не только «Бхгаватам», но и «Упадемту». 
«Упадемта» — это сущность учения Махпрабху, изло-
женная Рпой Госвм.

вчо вега манаса кродха-вега
джихв-вегам ударопаштха-вегам

этн вегн йо вишахета дхира
сарвм апм птхив са ишйт

Имеющий самообладание человек, способ-
ный преодолеть импульсы речи, ума, гнева, языка, 
живота и гениталий, достоин наставлять весь мир 
(«Упадемта», 1).

И заключительная лока:

кшасйоччаи праайа-васати
прейасбхйо’пи рдх

куда чсй мунибхир абхитас
тдг эва вйадхйи



246

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

йат прешаир апй алам асулабха
ки пунар бхакти-бхдж

тат премеда сакд апи
сара снтур вишкароти

Великими мудрецами установлено, что среди всех 
возлюбленных враджа-гоп р Рдх является самым 
ценным объектом любви Кшы. Подобным образом, 
Её куа так же дорога Ему. Тот, кто хоть раз примет омо-
вение в водах Рдх-куы, обретет любовь к Кше, 
которую чрезвычайно трудно достичь даже великим 
преданным, что уж говорить об обычных преданных 
(«Упадемта», 11).

Эти основы были объяснены рлой Прабхупдой, 
а все темы из «Говинда-ллмты» или «р Кша-
бхванмты» Вивантхи Чакраварт были отложены. 
В этом состоял его метод обучения.

Пджла ргапатха гаурава-бхаге, пусть этот идеал 
вечно остаётся на недосягаемой высоте в этой жизни, следу-
ющей и до скончания времен. Пусть он вечно будет у нас над 
головой, а не под ногами. Пусть в нашем сердце живет наде-
жда, чистая надежда, что однажды нас заберут в тот мир.

Вопрос: Иногда в «р Чайтанья-чаритмте» 
рла Кша дс Кавирджа Госвм ссылается на 
«Говинда-ллмту», «Уджджвала-нламаи» и другие 
подобные очень сокровенные писания. Как мы должны 
к этому относиться?

рла рдхар Махрдж: В р «Чайтанья-чаритмте» 
есть три главы, в которые нам обычно не разрешалось 
углубляться, в том числе и в заключительную часть беседы 
с Рмнандой Рем, где упоминается лл Рдхи-Говинды. 
Эта лл — запретная зона для нас. Конечно, совершая 
прйау (последовательную декламацию всей книги), мы 
продолжаем читать, но не вникаем в подробности. Эти ллы 



247

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

относятся к высшим ступеням рга-марги. На них наложен 
запрет: «Не проявляйте излишнего любопытства. Придёт 
время, и всё откроется само собой. Не выносите частную 
жизнь Господа на всеобщее обозрение. Не делайте её 
предметом обсуждения».

Во Вндване жил близкий друг детства Прабхупды, 
известный адвокат, который однажды навестил рлу 
Прабхупду. Через несколько дней вместе со рпадом 
Парамахасой Махрджем Прабхупда отправился 
с ответным визитом к своему другу. рпад Парамахаса 
Махрдж сопровождал Прабхупду, когда они пошли 
с ответным визитом. Слуга сообщил, что хозяин ждет их 
в гостиной на втором этаже. Когда они поднялись, то уви-
дели его в обществе некоего госвм, объясняющего раздел 
рса-ллы в «рмад-Бхгаватам». Прабхупда, не говоря 
ни слова, поклонился и ушёл. Друг спустился вслед за ним 
и сказал: «Мы обсуждаем рса-ллу, а Вы не заняли своего 
места. Вы просто поклонились и ушли. В чем дело?»

рла Прабхупда ответил: «Мой Гуру Махрдж стро-
го-настрого запретил мне обсуждать эти темы. Он сказал, 
что если я буду слушать о рса-лле, то нанесу Господу оскор-
бление. Поэтому я вынужден уйти. Это — приказ моего гуру. 
Присутствовать на объяснениях рса-ллы — это апардха».

Он показывал нам такой строгий стиль поведения, 
и мы стараемся следовать его примеру, во всяком случае я. 
Сейчас во многих местах дают кукольные представления 
по рса-лле, но в нашем махе этого не будет никогда. 
В общении с Гурудевом я уяснил, что игры Господа — это не 
предмет изучения, тем более, джхулана-лл, рса-лл или 
что-либо в этом роде — не сюжет для постановки. В глубине 
души я чувствую, что это не соответствует желанию моего 
Гуру Махрджа. Но в настоящее время я вижу и слышу, что 
во многих махах так поступают. Однако я строго воздер-



248

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

живаюсь от представлений подобного рода. Джхулана-лл, 
рса-лл — я считаю, что это слишком высоко для нас. 
Я должен быть верен своему Гурудеву, если я заинтересо-
ван в самоосознании, а не в каком-то положении и какой-то 
популярности. Чтобы привлечь людей таким зрелищем 
и заработать деньги, или создать благоприятное поле для 
проповеди, они могут так поступать, но я этого не делаю. 
Мне не нужна ни популярность, ни положение высшего 
чрьи. Я всего-навсего ученик. Тем не менее я считаю себя 
верным учеником. Я изо всех сил стараюсь придерживаться 
того, что я услышал от моего Гурудева, чтобы ни на шаг не 
отойти от его указаний. Я не хочу искажать это каким-ли-
бо образом, ради достижения своей цели. Я стараюсь этого 
не делать. Конечно, для широкой пропаганды они могут 
использовать разные способы, как им нравится. Они теперь 
свободны в своём выборе. Но я не сторонник того, чтобы 
действовать в подобном духе.

Когда Прабхупда предложил мне поехать на Запад, 
я просто ответил, что не считаю себя годным для поезд-
ки туда: «Я не смогу там добиться успеха». Я упомянул два 
своих недостатка.[2] Тогда некоторые саннйс выказали 
мне большое уважение, спросив: «Что это? Так много людей 
желают этой возможности. Вы готовы упустить этот шанс? 
Вы пренебрегаете выгодой от того, что станете проповедни-
ком, известным на весь мир? У вас нет к этому стремления?»

Я ответил: «Да, Махрджи, у меня нет стремления 
занять такое положение. Мое единственное смиренное 
желание состоит в том, чтобы меня считали искренним 
преданным Махпрабху, р Чайтаньядевы. Я не держу 
в уме никаких других амбиций, таких как стать проповед-
ником, известным на весь мир, и так далее».

2  рла рдхар Махрдж считал, что не очень хорошо понимает 
английскую речь и говорил о том, что неловко себя чувствует в центре 
внимания. – прим. переводчика



249

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

Я такой по своей природе. Мне нужна истина, и я наде-
юсь и жажду милости вайшавов и всех вас, чтобы у меня не 
было других стремлений, кроме того, чтобы я стал самым 
смиренным слугой Господа, и чтобы я не сбился с пути. 
Я могу заниматься самой низкой формой служения. Тад 
дса-дса-дсна дсатвам дехи ме прабхо («О Господь, дай 
мне служить слуге слуги Твоего слуги»). Пусть моя вера 
окрепнет настолько, что малейшая возможность божествен-
ного служения Ему могла бы удовлетворить меня. У меня 
может не быть возможности попасть в высшее общество 
приближенных слуг. Но пусть наградой мне будет самая 
отдаленная связь с Божественным.

Махпрабху говорит: «Кша, позволь мне быть пылин-
кой у Твоих стоп».

айи нанда тануджа кикара
патита м вишаме бхавмбудхау

кпай тава пда-пакаджа-
стхита-дхл-сада вичинтайа

О Нанданандана, сын царя Нанды, хотя я — Твой 
вечный слуга, я упал в ужасный океан материального 
существования из-за плодов своих собственных дея-
ний (кармы). Пожалуйста, милостиво позволь мне стать 
пылинкой у Твоих лотосных стоп («икшшакам», 5).

Пусть это станет нашим руководством: «Позволь мне стать 
одной из пылинок у Твоих стоп». И этого слишком много! 
Наша вера должна достичь такого уровня, такого свойства, 
чтобы мы могли быть удовлетворены тем, что стали 
пылинкой у Его стоп. Тогда, по Его сладостной воле, всё 
может произойти. Но наша смиренная цель должна состоять 
в том, чтобы иметь хотя бы отдаленную связь с подлинной 
божественностью, а не с вымышленным Кшой.



250

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Пджла ргапатха гаурава-бхаге — это очень сладост-
но. Ргапатха — наша высшая цель. Мы служим ргапатхе, 
следуя видхи-мрге, руководствуясь предписаниями стр. 
Мы должны жить и действовать по правилам стр и всегда 
считать ргапатху высшей целью.

Однажды произошел случай, когда наш рла 
Прабхупда был на Рдх-куе. Один п в своём высту-
плении обронил такие слова: «Мы — брхмаы Враджа! 
Мы способны благословить Рагхунтху дса Госвм!» 
Прабхупда был возмущен таким надменным замечани-
ем: «Дс Госвам — самый возвышенный чрья в нашем 
стане Гауев, и этот человек утверждает, что может 
благословить Дса Госвам, а я должен это слушать?» 
Он перестал принимать пищу и объявил: «Если бы я был 
обычным ббдж, мне было бы всё равно. Я бы просто 
ушёл из этого места. Но меня привозят сюда на машине как 
чрью. Я несу ответственность. Я приезжаю сюда в статусе 
чрьи, и я должен защитить сампрадю. Я очищу сампрадю 
от нежелательной пыли. Как я могу терпеть такое высказы-
вание против моего гуру?»

Он перестал принимать пищу: «Пока не будет праткры 
(надлежащего опровержения и исправления), я не смогу 
принимать никакой пищи».[3]

Думаю, сегодня я сделал что-то, чтобы показать, что 
чувствовал мой Гурудев! Сегодня я сделал что-то, чтобы 
прояснить его позицию. Пджла ргапатха гаурава-
бхаге — этого достаточно. Тад дса-дса-дсна 
дсатвам дехи ме прабхо. Это — не фигуральный оборот. 
Это — не просто поэзия. Махпрабху говорит:

нха випро на ча нара-патир нпи ваййо на дро
нха вар на ча гха-патир но вана-стхо йатир в

3  На следующий день тот брхма пришёл к Прабхупде и извинился –
прим. переводчика



251

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

кинту продьян-никхила-парамнанда-прнмтбдхер
гоп-бхарту пада-камалайор дса-дснудса

Я — не брхма, царь, торговец или рабочий 
(брхма, кшатрий, вайья или дра); Я — не 
ученик, не домохозяин, не отошедший от дел домо-
хозяин и не нищенствующий монах (брахмачр, 
гхастха, внапрастха или саннйс). Я — всего лишь 
слуга слуги лотосных стоп р Кшы, Господа гоп, 
который является олицетворением всеобъемлющего 
(вечно самораскрывающегося) океана нектара, напол-
ненного всей совокупностью божественного экстаза 
(«Падйвал», 63).

Это — не просто красивые слова. Это — реальность. 
Ощущение себя смиренным — вот что делает нас 
пригодными к высшему служению. Столько бескорыстия, 
столько самоотречения необходимо в этом мире единице 
сознания низшего порядка, чтобы войти в ту возвышенную 
область. Существует скрытый уровень, и если мы 
действительно хотим соприкоснуться с ним, то должны 
проявить в себе самое тонкое из тонкого, отказавшись 
от любых притязаний. Таким уничижительным, 
негативным методом мы должны преобразить себя. 
Тогда нам удастся прикоснуться к тому уровню, куда 
мы надеемся отправиться.

Любой, даже самый незначительный позыв к само-
утверждению, малейшее честолюбие — и мы не попадем 
туда. Есть и ещё одна вещь — пратишх. Желание быть 
среди избранных, самоутвердиться, стать бессмертным 
и непобедимым — все это пратишх. Это —  не самопо-
жертвование, а склонность к самоутверждению. «Я должен 
остаться. Я должен жить». Однако же, если это необходимо 
Кше, если это в Его интересах, я должен расстаться даже 
с жизнью.



252

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

мроби ркхоби йо иччх тохр
нитйа-дса прати тув адхикр

Убей меня или защити меня, как пожелаешь, ибо 
Ты — господин Своего вечного слуги («арагати», 3.3.2).

Воин-смертник! Если необходимо, я готов погибнуть за свою 
страну. Моё имя может быть забыто. Если необходимо, само 
моё существование может быть забыто для удовлетворения 
Кшы. Необходим такой образ мыслей, самоотверженность 
такой степени, чтобы привести нас на тот уровень. Пусть 
нас благословит рла Сарасват хкур Прабхупда! 
Вся слава Гуру и Гаурге!

(Обращаясь к собравшимся в том месте преданным): 
Я признателен вам за то, что вы помогаете мне извлечь из 
глубины моего сердца так много красивых и ценных вещей. 
Благодаря вашей помощи эти былые воспоминания снова 
приходят ко мне освежёнными. Вы побуждаете меня извле-
кать те вещи сокровенной природы, те богатства моей 
предыдущей жизни, которые я получил от моего Гуруде-
ва. У меня вновь есть возможность увидеть это хранилище 
сокровищ. Эта возможность дана мне путем пересказа того, 
что я услышал, находясь у божественных стоп Гурудева. 
Таков наш метод обучения — то, что я получил от божествен-
ных стоп Гурудева, я просто искренне передал всем вам.

Пджла ргапатха гаурава-бхаге — Прабхупда 
запретил нам жить на Рдх-куе. Рядом с Лалит-
куой находится Свнанда Сукхада-куджа, и раньше 
это было одноэтажное здание. Как-то раз, находясь 
там, он сказал: «Необходимо надстроить второй этаж, 
но я не смогу там жить».



253

Глава 15 – Глупцы рвутся туда, куда ангелы боятся ступить 

Я спросил: «Если Вы не будете жить на втором этаже, то 
кто же там будет жить? Для чего его строить?»

"Нет, ты не понимаешь. Люди более возвышенные, чем 
я, будут жить там — Бхактивинода хкур и Гаура Киора 
Ббдж Махрдж. Они будут жить там, а мы будем жить 
на первом этаже и будем им служить».

И затем он добавил: «Сам я буду жить на Говардхане. 
Рдх-куа — недосягаемая вершина, там живут Гуру 
Махрдж и наши Гурудевы. Они будут жить там в более 
тесной связи с ллой, но мы не подходим для жизни там. 
Мы будем жить на Говардхане, совсем недалеко. Посколь-
ку мы будем приходить и служить нашим Гурудевам, 
мы должны быть близко, но мы не достойны находиться 
рядом с ними». Пджла ргапатха гаурава-бхаге — весь 
тон его жизни был таким: «Ллы Господа — величайшая 
святыня. Нужно всегда сознавать, насколько мы их недо-
стойны». Мы должны утвердить во всем мире такого 
рода отношение к этим высшим ллам: «Они всегда будут 
бесконечно высоки для нас».

Однажды в Аллахабаде, — возможно, это был тот самый 
год, когда рпад Свм Махрдж (А. Ч. Бхактиведнта 
Свм Прабхупда) получил посвящение — во время 
публичной лекции в парке, рла Сарасват Прабхупда 
сказал: «Я готов бросить вызов любому, кто осмелится усо-
мниться в величии моего Гурудева, рлы Бхактивиноды 
хкура и Махпрабху. Пусть любой вступит в схватку со 
мной, чтобы это оспорить. Я готов. Я готов бросить этот 
вызов всем и каждому. Пусть они придут биться со мной. 
Я готов вознести божественный трон на высочайшее место 
в мире— для моего Гурудева».



Пджла ргапатха гаурава-бхаге. Гуру Махрдж, 
рла Бхактисиддхнта Сарасват хкур, проповедовал 
исключительно мдхурья-расу, но с большой осторожно-
стью. Он потратил, возможно, девяносто процентов своей 
энергии, чтобы выявить отрицательную сторону и ука-
зать на неё: «Это — не мдхурья-раса». И чтобы избавиться 
от отрицательной стороны, ему пришлось, по его словам, 
потратить «литры крови», чтобы констатировать, что 
не является мдхурья-расой.





«Мы должны ступать по той земле, используя свои 
головы, а не ноги. Всё там есть гуру: земля — гуру, всё 
окружающее — гуру. Всё выше нас. Я создан из более 
низкого материала, а тот мир — из более высокой 
субстанции, поэтому я не могу войти туда просто 
по своему хотению».



257

Глава 16. Заблуждение, божественность 
и преданный

Преданный: Махрдж, если преданный падает 
и теряет связь с божественным, хуже ли это, чем когда он 
становится сахаджией?

рла Гуру Махрдж: Кто хуже — бедняк или вор? У одного 
были деньги, но он их потерял; другой, совершая зло, 
делает вид, что обладает богатством. Человек, утративший 
связь, может вскоре вновь восстановить её, но сахаджий 
означает, что либо личность, имевшая подлинную связь 
с божественным, утратила её, а затем избрала ложный 
путь, либо она уже следует по неверному пути. Так какое 
же положение лучше: не обретать истинного или обрести 
ложное? Что предпочтительнее?

В «рмад Бхгавад-гите» упоминается, что 
в тамо-гуе, самом низком положении, человек думает, 
что «А» — это «Б». В раджо-гуе присутствует сомнение: 
может быть, истинно это, а может быть, — другое. Человек 
не может установить, что является истиной; но думать, 
что «А» есть «Б», а «Б» есть «А», — это наихудшая разно-
видность заблуждения. Они заблуждаются; сахаджий 
означает «заблуждающийся». Они принимают материю 
за сознание, поэтому их положение более пагубно, чем 
положение тех, кто ничего не имеет, или тех, кто утратил 
связь с подлинным. Подобным же образом, заключение 
мйвд, полагающих, что «слияние» с лишённым образа 
брахманом — высочайшая цель, более опасны, поскольку 
«полуправда хуже лжи».



258

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

се дуʼйер мадхйе вишай табу бхло
мйвад сага нхи мги кона кла

Общение с теми, кто полностью погружён в услаж-
дение чувств, никогда не сможет причинить столько 
вреда нашему духовному благополучию, как общество 
имперсоналиста («арагати» рлы Бхактивиноды 
хкура, 27.3).

Если один признаёт: «У меня нет денег», а другой, 
в действительности также их не имеющий, демонстрирует 
некую фальшивую банкноту и утверждает: «Вот деньги!», 
то его положение хуже, поскольку он обманывает.

Поэтому стать сахаджией — хуже. Он обманут, его вни-
мание пленила, поглотила ложная концепция. Некто 
имел когда-то определённое понимание, но утратил с 
ним связь. Однако он может снова легко восстановить 
свою связь. Но другой увлечён ложной концепцией, поэто-
му убедить его в истине трудней, так как ум его одержим 
и пленён заблуждением. Первый человек не занят; он утра-
тил занятие, которое у него было. Но второй — перепутал 
одно с другим. Он принимает материю за божественное, 
а это — хуже.

Однажды в детстве от моего школьного учителя я услы-
шал такой пример. Он рассказал об одной музыкальной 
школе в Америке. Желающие учиться в ней — те, у кого уже 
есть какие-либо познания в музыке, — должны платить 
вдвое больше обычного. Однако не имеющие музыкаль-
ных знаний вносят стандартную плату. Так как они ничего 
не знают, научить их будет легко. Но другим, владеющим 
некоторыми познаниями в музыке, нужно платить вдвойне, 
поскольку вначале им необходимо забыть всё, что они изу-
чили ранее. Лишь после этого им будет позволено начать 
правильное обучение. Сначала необходимо научить их 



259

Глава 16 – Заблуждение, божественность и преданный 

забыть прежние предрассудки, своё неправильное пони-
мание музыкальной науки. Поэтому для них назначена 
двойная плата. Здесь мы видим нечто подобное. В одном 
случае бхакти, преданности, нет, в другом же — челове-
ком завладевает нечто, не являющееся преданностью. 
Это — подделка, и что ещё хуже, — это — оскорбительно. 
Прабхупда Бхактисиддхнта Сарасват хкур сказал, 
что это — вачанам, насмешка над преданными — Махпраб-
ху, Рпой, Сантаной. Это — глумление над ними, потому 
что в этом случае перепутано, что есть прем, а что — ка̄ма. 
Они находятся на разных полюсах, и принимать ка̄му под 
именем премы не только мерзко, но и пагубно для кого бы 
то ни было, — это отравляет всё вокруг. Поэтому рла 
Бхактивинода хкур говорит:

кме преме декхо бхи, лакшаете бхеда ни,
табу кма ʻпремаʼ нхи хой,

туми таʼ бариле кма, митхй тхе ʻпремаʼ-нма
ропиле кисе убха хой

кено мана, кмере нчо према прй
чарма-мса-майа кма, джаа-сукха абирма,

джаа-бишайете сад дхй

Брат мой, обрати на это внимание: признаки люб-
ви и похоти могут показаться схожими. Тем не менее 
похоть — не любовь. Но ты принял похоть за любовь. 
И если ты утверждаешь, что это — прем, то этим лишь 
обманываешь себя. Так, ошибочно считая одно дру-
гим, ты никогда не обретёшь ничего благоприятного. 
Похоть связана с плотью и кровью, тогда как любовь 
занимает высочайшее положение в духовном бытии 
(«Калйа Калпатару», 18 – 19).

Они противоположны, подобно Южному и Северному 
полюсам. Одна связана с этим телом, другая — со Сверхдушой. 



260

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Между ними — великая пропасть! Существует океан 
самоотверженности, и наивысший уровень этой 
самоотверженности — гоп-прем. Она существует только 
там, где Кша, а здесь — лишь подделка.

кои-мукта-мадхйе ʻдурлабхаʼ эка кша-бхакта

Из многих миллионов освобождённых лично-
стей очень трудно найти чистого преданного Кшы 
(«Чайтанья-чаритмта», Мадхйа-лл, 19.148).

Мы должны учитывать всё это. Такая самоотверженность 
возможна только на высочайшем уровне духовного бытия, 
в полностью духовной сфере сознания, никоим образом не 
связанной с плотью и кровью. Она никак не связана с телом.

Самое омерзительное — это когда некто играет роль 
Кшы, а женщина — роль гоп. Они соединяются и так 
наслаждаются. Считать одно другим — возмутительно! Для 
любого добродетельного человека это — отвратительно. Что 
уж говорить о возвышенных преданных — даже обычному 
порядочному человеку ненавистны подобные вещи. Над-
лежащие ступени проявления премы так описаны в «р 
Бхакти-расмта-синдху», в тексте 1.4.15:

дау раддх тата сдху-сагоʼ тха бхаджана-крий
татоʼ нартха-нивтти сйт тато нишх ручис тата 

Вначале — вера, затем — общение с преданными, занятие 
служением, искоренение недостатков, обретение стойкости 
в преданности, духовный вкус, твёрдая привязанность, 
трансцендентные чувства и чистая любовь к Кше. Таковы 
ступени. И с другой точки зрения:

ваикухера птхивй-ди сакала чинмайа



261

Глава 16 – Заблуждение, божественность и преданный 

Земля, вода, огонь, воздух и эфир Вайкухи всецело 
духовны («Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 5.53).

Мы всегда должны помнить: «Я — порождение 
татасха-акти, пограничной энергии, я был рождён 
ею, и я должен пройти через превосходящую меня энергию 
сварпа-акти. Там даже земля более высокого порядка, 
нежели то, из чего создан я сам. Земля, воздух, вода, 
деревья, птицы — всё там выше меня. И неужели я войду 
туда?» Это — не что-то незначительное, не что-то лёгкое. 
Это — не во власти человека, который хочет просто пойти 
и попасть туда, — он сам не сможет этого сделать. Наоборот, 
это полностью зависит от милости тех, кто выше него: 
гуру-кпы, вайшава-кпы.

Мы должны ступать по той земле, используя свои 
головы, а не ноги. Всё там есть гуру: земля — гуру, всё 
окружающее — гуру. Всё выше нас. Я создан из более низ-
кого материала, а тот мир — из более высокой субстанции, 
поэтому я не могу войти туда просто по своему хоте-
нию. Двигаться в этом направлении до уровня мукти, 
освобождения, может быть, и легко, но затем нас может 
поднять туда лишь их милосердие. Вступление в то цар-
ство — не вопрос права, которым обладает каждый. Лишь 
абсолютная стопроцентная милость чада той земли 
может поднять нас туда. Подобно тому, как кто-то берёт 
на поруки кого-то, за меня должен взять ответственность 
посланник той земли, и когда он примет на себя этот риск, 
я смогу войти. Вайшав и гуру — дети той земли — пойдут 
на риск и заберут меня туда. Поэтому, без их мило-
сти — вайшава-кпы, гуру-кпы, бхгаавата-кпы — мы не 
можем там оказаться. 

Никакого права — только милость. Только милость 
может привести меня туда. Сами по себе мы не имеем 
прав. Я — дитя пограничной энергии, а всё существующее 



262

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

там создано из материала более возвышенного, нежели моё 
собственное бытие. Я существую как индивидуальность, 
там тоже все — личности, обладающие индивидуальностью, 
но все они принадлежат к более высокой сфере бытия, чем 
я. Как же тогда моя индивидуальность может стоять выше, 
чем они? Я только могу служить им. Иначе — это немыслимо 
и невозможно. Даже принять подобный принцип в высшей 
степени сложно, — что уж говорить о том, чтобы войти туда.

бахн джанманм анте, джнавн м прападйате 
всудева сарвам ити, са махтм судурлабха

После многих рождений тот, кто на самом деле обла-
дает знанием, предаётся Мне (Всудеве), осознав, что 
Я — источник и суть всего сущего. Такая великая душа 
встречается чрезвычайно редко («Бхгавад-гт», 7.19).

И «рмад-Бхгаватам» утверждает:

муктнм апи сиддхн нрйаа-парйаа
судурлабха пранттм коишв апи мах-муне

О великий мудрец, из многих миллионов осво-
бождённых душ, в которых нет невежества, а также 
из многих миллионов сиддх, почти достигших совершен-
ства, едва ли найдется хотя бы один чистый преданный 
Нрйы. Лишь такой преданный полностью удовлет-
ворён и умиротворён («рмад-Бхгаватам», 6.14.5).

Думать-то об этом легко, но достичь этого трудно! Никакие 
права там не могут быть установлены. Наша возможность 
вступить туда — не вопрос права, поэтому тот, кто будет 
«требовать соблюдения прав», потерпит полный крах. 
Мы должны быть готовы «рискнуть всем, не получив 
ничего». Но если мы каким-либо образом сможем попасть 
туда, то «получим всё, без всякого риска»!



263

Глава 16 – Заблуждение, божественность и преданный 

Поэтому стать настоящим вайшавом почти невозмож-
но. Мы можем попасть туда только по милости, исходящей 
из того мира. Со своей стороны мы ничего не можем сделать. 
Только при полном самоотречении, полном самозабвении, 
полной преданности интересам того мира мы можем наде-
яться быть принятыми туда:

вайкухера птхивй-ди сакала чинмайа
мйика бхтера татхи джанма нхи хайа

Земля, вода, огонь, воздух и эфир Вайкухи всецело 
духовны. Там не существует стихий материальной при-
роды («Чайтанья-чаритмта», ди-лл, 5.53).

Свойство преданности Уддхавы таково, что он молится: 
«Если я смогу стать там лианой, то буду считать, что моя 
удачливость достигла высочайшей степени». Во Вндване 
лиана обладает столь большой ценностью, что Уддхава, 
о котором Господь говорит: «Ты — Мой самый дорогой 
преданный. Я люблю тебя даже больше, чем самого Себя», 
жаждет обрести рождение, которое даст ему подобное 
положение там. Это не просто преувеличение. Если Уддхава 
стремится стать кустом, любой травинкой там, то в каком 
же качестве должны готовиться вступить туда мы? Следует 
ли мне прыгнуть через голову Уддхавы? Насколько же более 
высокой должна быть концепция того мира! 

А сахаджии — смешны! Они думают, что при помощи 
имитации здесь, в сфере плоти и крови, они достигнут той 
реальности. Они — худшие враги, поскольку таким подра-
жательством не только сами катятся в ад, но и увлекают 
туда многих других. Они не осознают истины, не пони-
мают, чтó есть чтó. Поэтому в обществе они вызывают 
ненависть — обычные люди ненавидят их, этих «ббдж».



264

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Нам же необходимо довериться нашему Гуру 
Махрджу, который сказал: «Таково моё несчастье. В этой 
враджа-маале, великом и святом месте я не смог найти 
ни одного вайшава». Приложив руку ко лбу, он произнес: 
«Моя неудача в том, что я не смог найти ни одного вайшава 
во враджа-маале». Таким было его заключение.

А по завершении враджа-маала-парикрамы он 
сказал об одном ббдж, получившем всеобщее призна-
ние как лучший из сахаджий-«вайшавов», их глава: 
«Он — канишха-адхикр. Его можно считать начина-
ющим, принятым в класс для малышей». Тот человек 
единодушно почитался как сиддха-ббдж, достигший наи-
высшего положения среди них, но рла Бхактисиддхнта 
Сарасват хкур сказал: «Он имеет доступ в началь-
ную школу». Он заявил это в письменном виде в газете 
«Гауя-патрик». Мы воспитаны подобным образом и при-
няли это сознательно, не со слепой верой. Он объяснял нам, 
чтó есть чтó; мы пытались следовать его указаниям и так же 
пришли к подобным заключениям.

Шаг за шагом мы должны продвигаться к высочайшей 
точке. Это — не плод воображения, не имитация. Подра-
жание — хуже всего. Оно отвратительно, мерзко. Если мы 
выдаем эту плотскую связь с телом и умом за высочайшую 
любовь, то это — самое омерзительное, что только может 
быть. Мы должны с предельной решимостью и всеми 
силами стараться избегать этого.

рла Кавирдж Госвм описывает: ваикухера 
птхивй-ди сакала чинмайа — стихии мира Вайкухи все-
цело духовны, и научное исследование той земли возможно 
при помощи нашего духовного видения. Мы должны осоз-



265

Глава 16 – Заблуждение, божественность и преданный 

нать, почему это истинно. А для этого мы должны сначала 
понять, что такое область таастха, что есть Вирджа 
и что есть Брахмалока.

Однако мы находимся в столь материалистич-
ном положении, что не можем осознать даже такую, 
менее возвышенную последовательность, описанную 
в «Бхгавад-гте», 3.42[1]:

индрийи парй хур, индрийебхйа пара мана
манасас ту пар буддхир, йо буддхе паратас ту са

Что есть наша душа? Мы не способны проследить, не 
в силах понять, чтó представляет собой наша собственная 
душа! Существует мир — и мы осознаём его, воспринимаем 
его посредством своих чувств, поэтому их положение выше 
мира. Ум получает опыт мира посредством чувств; выше 
ума находится наша внутренняя способность суждения, 
разум, а выше разума пребывает сама душа. Затем мы 
приближаемся к области Сверхдуши: через Вирджу, 
Брахмалоку мы в конце концов достигаем Вайкухи. 
Необходимо пройти множество уровней. Но кто должен их 
пройти? Наша собственная душа, однако мы не способны 
даже обнаружить её! Мы далеки от подобного понимания. 
Наше положение безнадёжно, но мы утверждаем, что 
высочайшее осознание мира Парамтмы достигнуто 
нами! Это — глупо.

Вначале мы должны почувствовать свою собственную 
душу, каково наше подлинное бытие и наша самоиденти-
фикация в духовной сфере. Затем этой душе нужно будет 

1  «Мудрые утверждают, что чувства выше материи [объектов чувств], ум 
выше чувств, разум выше ума, а то, что превосходит даже разум, — сама 
душа» – прим. переводчика



266

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

продвигаться всё выше и выше — она должна совершать своё 
восхождение, проходя всё более и более значимые уровни. 
Но в первую очередь она должна соприкоснуться со своей 
собственной идентичностью.

Сахаджиев, имитаторов, следует рассматривать как 
врагов. Подобно Квислингу[2], они — джана-атру, враги, 
окопавшиеся дома, внутренние враги. Такого рода ими-
тация — наихудшая. Обыкновенная имитация может быть 
плоха, но подделка высочайшей реальности совершен-
но отвратительна. Она должна быть отвергнута, потому 
что здесь Наивысшее эксплуатируется столь низменным, 
подлым образом. Такова сахаджий.

Мы не в состоянии увидеть собственную душу. Таково 
наше положение. Погрязшие в этой грубой материи экс-
плуатации, мы даже не можем знать, что представляет 
собой наш ум, из какой субстанции он создан. Тогда как 
же можно понять, что такое разум, буддхи, — способность 
суждения, которой мы наделены? Или что есть находя-
щаяся за пределами этого душа? Или что есть, наконец, 
царство Сверхдуши? Но мы живём в этом материальном 
мире и воображаем: «Я обрел Господа грёз своих!» 

2  Видкун Квислинг c февраля 1942 года до конца Второй мировой войны 
занимал пост министра-президента оккупированной Норвегии. Состоял в 
сговоре с врагом, нацистскими оккупационными войсками. После войны 
Квислинг был расстрелян по обвинению в государственной измене. Имя 
«Квислинг» стало символом предательства. – прим. переводчика





«Я вижу моего гурудева как Гуу-маджар, 
и в этом образе маджар он частично представляет 
Рдхр. Но если я попытаюсь вглядеться глубже, 
я увижу, что он полностью Ей соответствует...»



269

Глава 17. Сердце и сияние

П редубеждения прошлого опыта, в тонкой 
форме опутавшие наше внутреннее существо, 
застилают, словно пыль, зрение души. Наше 

внутреннее зрение закрыто толстым слоем пыли множе-
ства различных заблуждений, относящихся к частным 
интересам, которые заставляют нас пренебрегать интере-
сом универсальным.

Эта мысленная пелена соткана из предрассудков мест-
нических и провинциальных интересов, и она не даёт нам 
увидеть реальность: вишайа-дхлите кемане се парататтва 
пийе декхите. Как человек сможет узреть универсальную 
волну, если его ум полностью поглощен различного рода 
местническими интересами? Каким образом он сможет 
найти универсальный интерес, всеобъемлющую волну? 
Только всецело избавившийся от всех видов местнических 
запросов и жаждущий осознать универсальную волну спо-
собен увидеть её со всей ясностью.

Артхешв абхиджа свар: для чего существует этот 
мир? Ответ ясен — для себя. Реальность существует для 
себя — не ради удовлетворения многих, но ради удовлетво-
рения Одного. Предназначение всех волн — угождать этому 
Одному, и если мы сами сможем утвердиться на данном 
уровне, мы будем способны осознать истину, в противном 
случае мы все — обманщики.

Если мы не в силах увидеть, что все, все волны устремле-
ны на удовлетворение Одного, свайам-Бхагавна, до истины 
нам ещё далеко. Мы трудимся, обманывая — мы лгуны, вво-
дящие в заблуждение не только себя, но и окружающий мир. 



270

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Мы виновны в неправильном понимании всего и передаче 
этого ложного знания другим. Каждый, все баддха-джвы, 
в той или иной степени являются обманщиками. Таково 
наше состояние, и если мы стремимся занять подобающее 
нам положение, нам надлежит избавиться от этого заблу-
ждения, этого обмана как самих себя, так и окружающих.

Тогда мы сможем пойти и найти ту универсальную волну, 
увидеть её — и это будет даран. Даран означает «видеть», 
и нужно научиться тому, кáк увидеть. Чтó увидеть, как 
разобраться в происходящем во мне и вне меня — таково 
правильное понимание и правильное образование. Образо-
вание должно быть ведическим. Следует избрать стандарт, 
находящийся вне окружающей области мйи, области 
заблуждения — необходимо равняться на пришедшую 
из царства совершенства, через Веду, проявленную истину.

Мы должны принять богооткровенную истину и рас-
прощаться с так называемым научным знанием и другими 
видами понимания, которые все являются ошибочными, 
основанными на ложном опыте и ложной информации. 
«Это принадлежит мне, это — ему, а это — им», — подоб-
ные заключения абсолютно ложны. Поэтому нам 
необходимо освободиться, получить полное избавление 
от этой мании, этой ложной концепции. И нам надлежит 
не просто избавиться от такого заблуждения, ложного 
понимания внешних волн, но и достичь сферы положи-
тельного, научиться осознавать волну, вибрацию Голоки. 
Голока — самый универсальный, основополагающий уро-
вень, и если мы сможем настроиться в унисон ему, то нас 
приведут во Вндван или в Навадвпу, и там мы увидим 
всё в истинном свете.

Одних больше влечёт к Кша-лле, других — к Навадвпа-
лле, а иные расположены принять прибежище и там 
и там. Также и в Кша-лле — кого-то привлекает сторо-



271

Глава 17 – Сердце и сияние 

на Рдхр, кто-то придерживается стороны Кшы, 
а некоторые занимают среднюю позицию. Мы нахо-
дим, что такого рода деление создано йогамйей, и оно 
необходимо для ллы. Итак, на высочайшем уровне мы 
находим два вида игр: Кша-ллу и Гаура-ллу, и они 
имеют одинаковую ценность. В первой взаимоотношения 
существуют внутри ограниченного круга, во второй же 
они сочетаются с направленностью на распространение 
другим. Но они — равноценны. Та, которая распространяет-
ся, и та, которой наслаждаются, обладают одной и той же 
ценностью упоения, сладости, любви и красоты. Некоторых 
больше влечет к одной лле, иных же — к другой. 

Внутри Гаура-ллы мы также находим тех, кто подобно 
Нарахари Саракру и его последователям, более тяготели 
к Кше, чем к Гаурге, и других, расположенных более 
к Гаурге, нежели к Кше. Это всё даруется Господом, 
Высшей Волей — такова Его лла.

В Гаура-лле правит Гаддхара Паит — ему принадле-
жит всё. Тем не менее, он вынужден признать, что у него 
ничего нет — всё забрал Гаурга! Гаддхара Паит все-
цело посвятил себя Гаурге. Поэтому рла Кавирдж 
Госвм говорит: «техо лакшм-рп, тра сама 
кеха ни» — «Гаддхара Паит представляет главную силу 
Гаурги, и никто не может сравниться с ним». Таково 
заключение рлы Кавирджа Госвм о р Гаддхаре. 
Он — гаура-према-мй, воплощение любви р Гауры.

Гаддхара дс представляет сияние рмат 
Рдхр, а Гаддхара Паит — Её настроение, Её при-
роду — Её сердце. Словно бы Махпрабху забрал душу 
Гаддхары Паита, а тело всё ещё осталось! Такое поло-
жение занимает Гаддхара Паит — он совершенно пуст 
и следует за Махпрабху. У него нет ничего своего. Самое 
важное — его сердце — забрал Махпрабху, поэтому ему не 



272

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

остаётся ничего другого, как идти за Ним. Он полностью 
отдал себя Махпрабху. Положение Гаддхары Паита, 
та роль, которую он играл, была в чём-то похожа на роль 
Рдхр — Её сердце похищено Кшой, тем не менее Её 
опустошённое тело остается. Рдх-бхва-дйути-сувалита 
науми кша-сварпам — Гаддхара Паит был всецело 
погружён в замысел р Гаурги. Гаурга забрал у него 
всё, поэтому у него не оставалось иного выбора — он был 
полностью поглощён, во всех отношениях пленён Им.

Мы видим, что на протяжении всей своей жизни его 
поведение было таким. Некоторые преданные получили 
повеление отправляться во Вндван, другие же — разре-
шение пойти туда. Но Гаддхару Паита, несмотря на его 
желание посетить Вндван вместе с Махпрабху, ждал 
отказ: «Нет, ты не пойдёшь туда». Когда Джагаднанда 
Паит попросил разрешения отправиться во Вндван, 
Махпрабху, с некоторой неохотой, даровал ему Своё согла-
сие: «Да, иди туда, но прими постоянное руководство Рпы 
и Сантаны». Также Он дал ему некоторые особые указания: 
«Делай вот это и это, и не делай то». Но Гаддхаре Паиту 
не было позволено пойти туда.

Гаддхара Паит представлял Саму рмат 
Рдхр, но тем не менее он занимал вот такое особое поло-
жение: Царица Вндвана, ныне перенесенная в Навадвпу. 
Его положение стало прямо противоположным — он не мог 
пойти во Вндван! Он молил о разрешении, но Махпрабху 
отказал ему. Он сказал: «Нет, оставайся и живи здесь». 
И Гаддхаре Паиту пришлось подчиниться. Он пред-
ставляет Подвластную Половину Целого; он — половина 
Абсолютной Истины[1].

1  Абсолютная Истина состоит из Владычествующей и Подвластной 
Половин – прим. переводчика



273

Глава 17 – Сердце и сияние 

Мы видим, что в наставлениях рлы Бхактивиноды 
хкура, чья проповедь была вдохновлена р Гаддхарой 
Паитом и рманом Махапрабху, содержится всё то, что 
присутствует в сфере тех вибраций. Две эти личности, р 
Гаддхара Паит и рла Бхактивинода хкур, являются 
нашими великими гуру, нашими проводниками, и, покло-
няясь им, мы сможем взрастить семя своего наивысшего 
блага. По милости нашего выдающегося Гуру Махрджа, 
рлы Бхактисиддхнты Сарасват Госвм Прабхупды, 
мы стали способны осознать это.

А в Бхактивиноде хкуре, хотя он и занимает своё 
особое положение, Прабхупда Бхактисиддхнта Сарасват 
хкур, как явствует из суждения его ученика, видел 
рмат Рдхр — через «относительное» видение. 
Однажды он сказал, что Рдхр представляет полную 
игру аша-нйики, восемь характеристик главного действу-
ющего лица — мы видим в Ней их совершенное присутствие. 
В других мы можем найти лишь их частичные проявления, 
но лишь в Ней они явлены в своей полноте.

Сарасват хкур сказал: «Я вижу моего гурудева как 
Гуу-маджар, и в этом образе маджар он частично 
представляет Рдхр. Но если я попытаюсь вглядеться 
глубже, я увижу, что он полностью Ей соответствует — в нём 
пребывают все восемь видов свойств, проявляемых в слу-
жении Кше (аша-нйика). Если же я посмотрю на него 
немного приподняв голову, то смогу увидеть, что он един 
с Рдхр. чрйа м виджнйт — считай чрью 
неотличным от Меня Самого. А если я более вниматель-
но отнесусь к данному правилу, указанному в страх, 
и постараюсь найти его смысл, я обнаружу, что Рдхр 
помещает Себя туда, на место моего гурудева». Таким 
образом, в Бхактивиноде хкуре он видел самое полное 
проявление религии р Гаурги.



274

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

Это осознание выражено в его стихотворении, 
где он говорит, что видит Сварпу Дмодару Госвм 
в Гаура Киоре дсе Ббдж, а р Гаддхару 
Паита — в рле Бхактивиноде хкуре. В одном месте 
он пишет, что принял день ухода рлы Бхактивиноды 
хкура тождественным дню ухода р Гаддхары 
Паита — «гаддхара-дин дхариʼ пийччхе гаура-хари». 
В другом месте, в стихотворении, которое завершает его 
комментарии к «р Чайтанья-чаритмте», он написал: 
«Здесь, в Навадвпа-дхме, вечные игры протекают непре-
станно, но только обладающие сим глубоким видением 
способны их воспринять».

гаддхара митра-вара, р сварпа дамодара,
сад кла гаура-кша йадже

джагатера декхиʼ клеа, дхарий бхикшука-веа,
ахараха кша-нма бхадже

р гаура иччхйа дуи, махим ки кава муи,
апркта пришада-катх

пракаа хай севе, кша-гаурбхинна-деве,
апракйа катх йатх татх

Он говорит: «Очень трудно постичь сладостную волю р 
Гаурги, но если мы сможем возвыситься до этого уровня, 
то увидим, что Сварпа Дмодара Госвм и Гаддхара 
Паит всегда совершают своё служение здесь, в Навадвпе. 
Иногда оно сокрыто, а иногда выходит на передний 
план. На этом уровне всё происходит по сладостной воле 
р Гаурги — без всякого ограничения. Но сейчас 
я понимаю, что те двое явились внешнему взору как 
рла Гаура Киора дс Ббдж и рла Бхактивинода 
хкур. Я увидел это своими собственными глазами 
божественного служения, но сие не следует афишировать, 
широко предавать гласности — люди будут насмехаться над 



этим. Но этот вывод пришёл ко мне из глубины сердца». 
Так он писал в своём заключительном стихотворении 
к «р Чайтанья-чаритмте». 

Таким образом, Гаддхара Паит был отождествлён 
со рлой Бхактивинодой хкуром. Это было видение 
нашего гурудева, рлы Бхактисиддхнты Сарасват 
хкура. Он мог видеть в них одну и ту же личность. 
Он считал икш-гуру-парампару в наибольшей степе-
ни существенной. Отбросив сахаджия-вду, предающую 
бóльшее значение оболочке, попытайтесь взглянуть внутрь 
и обрести глубинное видение реальности. Попытайтесь 
воспринять глубоко расположенные вибрации окружаю-
щей действительности, а также загляните внутрь самих 
себя. Погрузитесь на глубину, и вы откроете уровень тон-
чайших вибраций, которые донесут до вас это послание, 
и так вы узрите истину.





277

Указатель стихов

дау раддх тата сдхусаго �  62, 260
адхикра н лабхий сиддхадеха �  13
айи нанда тануджа кикара �  249
анартхаке ʻартхаʼ болиʼ �  15
анартха тхкра кле лл-гна �  15
артхо ʻйа брахма-стр �  82
атаева раддхнвита ити стра �  204
ата р кша-нмди �  197
атха агни-гуру-пдрайастм �  131
аакта комала-раддхе �  15
араддадхне вимукхе ʻпй �  121
чрйа м виджнйн �  54, 137
ачинтй кхалу йе бхв �  241
баху-стре баху-вкйе �  63
бахн джанманм анте �  262
бхаджанера мадхйе решха �  217
бхмир по ʻнало вйу �  222
ваикухера птхивй-ди �  260, 264
вчо вега манаса �  245
вчх-калпа-тарубхйа �  181
ведешу дурлабхам адурлабхам �  63
виддхи мрга рата джейн �  205
викрдита враджа-вадхбхир �  204
гаддхара митра-вара �  274
гйатр-муралша-кртна �  84
гаурвирбхва-бхмес тва �  3
гоп бхарту пада-камалайор �  173
гхта вишудкшко �  97
гурау ри-гаурге �  31



278

Уполномоченная р Чайтанья-Сарасвата парампар

гуру-пдрайастасмт �  131
дна свадхармо нийамо �  223
двпарйаир джанаир вишу �  216
джагатера декхиʼ клеа �  274
дивйа джна хй атра �  17, 34
дкш-гуру-кп кори �  19
дкш-пурачарй-видхи �  74
дкш видхнена двиджатва �  206
дхармасйа таттва нихитам �  66, 68
индрийи парй хур �  265
их ва-и буддхи-гати нхи ра �  66
йади вайшава-апардха �  167
йадйапй анй бхакти �  216
йан-нмадхейа �  80
йре декха, тре каха �  92
йасйа деве пар бхактир �  40, 62, 135
йатх йатх гаура �  239б 242
йеб ʻпрема-вилса-виварта �  66
йеи кахо, сеи кахи в �  67
йена тена пракреа мана �  147
калер доша-нидхе рджан �  216
кме преме декхо бхи �  259
кено мана, кмере нчо �  259
киб випр, киба нйс �  92, 98
кртана прабхве, смараа �  111, 215, 219
кои-мукта-мадхйе �  260
кша-мантраʼ джапа сад �  78
кша-нма-мах-мантре �  79
кша-таттва, бхакти-таттва �  131
кшасйоччаи праайа-васати �  245
мдхавендра пур бхва �  203
манушй сахасрешу �  174
мроби ркхоби йо иччх �  252
махпрабху р-чайтанйа �  183



279

Указатель стихов

муктнм апи сиддхн �  262
н мниле су-бхаджана �  42
нма санкртана калау �  203
намасте гаура-в-р-мртайе �  43
нмнм акри бахудх �  171
на ишйн анубадхнита �  94
н ухй вкшопари �  42, 220
нха випро на ча нара-патир �  250
на ча тасмн манушйешу �  179
никхила-бхувана-мй �  43
нича-джти нахе кша-бхаджане �  207
партма-нишх-мтра �  88
прабху кахе, пада лока �  65
прабху кахе,—ивара хайа �  98
пра аче тра се хету �  202
пракаа хай севе, кша-гаурбхинна �  274
праавера йеи артха, гйатрте �  82
прийа со’йа кша �  183
пджла ргапатха гаурава-бхаге �  33, 119
пдж траиклики нитйа �  76
рати ге раддх пчхе �  14
сдху-сага, нма-кртана �  218
сакала брхмае пур �  97
скшд-дхаритвена �  138
смагрра амилане стхй-бхва н �  14
са мгйа рейас �  139
сарва-вайшавера пʼйе �  235
сарва-дхармн паритйаджа �  141
севйа унмкха хаʼле н �  13
се дуʼйер мадхйе вишай �  258
сиддхнта балий читте �  105
смара гарала кхаана �  125
тад-вг-висарго джанатгха �  104
тпа пура татх �  80



тра хи мантра лаила �  96
тасмд гуру прападйета �  133
татра бхгаватн дхармн �  135
тене брахма хд йа �  69
тд апи сунчена �  172
туми таʼ бариле кма �  259
туе тавин рати �  184
упаджий бе лат брахма �  113, 153, 221
абда-брахмаи ништо �  62
Харе Кша Харе Кша �  80
р-рпа-маджар-пада �  187
р-рпа-маджар-пране �  29
р-чайтанйа-мано-ʼбхша �  196
р гаура иччхйа дуи �  274
рути смти пурди �  65
эт са стхйа партма нишхм �  87
эхо хайа, ге каха ра �  66



Д ру г ие п убл и кац и и
Р НАРАСИГХА ПРЕСС и Госай Пабл и шерз

на русском язы ке

Свм Б. Г. Нарасигха
Йога-вичар: размышления о системе йоги
Госай Паблишерз, 2020 [ISBN 755-70-20235-0-4]
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2023 [ISBN 978-1-7389364-4-1] – эл. формат

Свм Б. Г. Нарасигха
Бхгавад-гт: разъяснения р Кшы о совершенстве йоги
Госай Паблишерз, 2021 [ISBN 978-81-926601-9-6]

Свм Б. Г. Нарасигха
Эволюция теизма
Госай Паблишерз, 2022 [ISBN 979-89-855372-2-2]
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2023 [ISBN 978-1-7389364-7-2] – эл. формат

Бхактисиддхнта Сарасват Госвм Прабхупда 
(с комментариями Свм Б. Г. Нарасигхи Махрджи)
Пркта-раса ата-душан.
Сто порицаний материальной расы
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2023 [ISBN 978-1-7389364-1-0]
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2023 [ISBN 978-1-7389364-0-3] – эл. формат

Свм Б. Г. Нарасигха
Прабхупда виджая.
Сборник статей, прославляющих Его Божественную Милость
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2024 [ISBN 978-1-7389364-6-5]
Р НАРАСИГХА ПРЕСС, 2023 [ISBN 978-1-7389364-5-8] – эл. формат






