




	
	
	 Эволюция 

			   Теизма





Эволюция теизма
Учения пяти духовных учителей древней Индии

Свами Б. Г. Нарасингха



ШРИ НАРАСИНГХА ПРЕСС

SRI NARASINGHA PRESS

1109 Cenotaph Blvd., Newmarket, ON, Canada L3X0B1

Эл.адрес: info@plusvisioncentre.ca

Вебсайт: plusvisioncentre.ca

Оригинальное английское название:
Evolution of Theism

Главные редакторы:
Триданди Госвами Шри Шрипад

Бхакти-Бхавана Вишну Махараджа
Триданди Госвами Шри Шрипад

Бхакти-Вигьяна Гири Махараджа

Перевод:
Даттатрея дас

Редактор русского перевода:
д.ф.н. Шелковников А.Ю., Муниприя-деви даси

При финансовой поддержке
Даттатреи даса и Малати Деви даси

ISBN: 978-1-0695114-0-9
Второе русское издание 2025 г.

Авторские права принадлежат 

ШРИ НАРАСИНГХА ПРЕСС (SRI NARASINGHA PRESS).

© Все права защищены.



содержание

Об авторе� vii
 
Посвящение� ix
 
Предисловие� xi

Вступление� xv

Будда� 1 
Духовная эволюция

Шанкара� 13 
Воплощение Господа Шивы

Рамануджа� 29 
Рассвет преданности

Мадхвачарья� 47 
Преданность как средство и цель

Шри Чайтанья Махапрабху� 67 
Великий учитель

Словарь терминов� 93



Его Святейшество Триданди Госвами Шрипад 
Бхакти-Гаурава Нарасингха  Махарадж



ix

Об авторе:
Свами Б. Г. Нарасингха

Его Святейшество Шрипад Бхакти-Гаурава На-
расингха Махарадж — ведущий санньяси-ученик Его 
Божественной Милости А. Ч. Бхактиведанты Свами 
Прабхупады, признанный проповедник и энергич-
ный распространитель безграничной милости, ис-
ходящей от лотосных стоп его опекунов — Их Боже-
ственных Милостей Шрилы А. Ч. Бхактиведанты 
Свами Прабхупады, Шрилы Бхакти-Ракшака Шрид-
хара Дев-Госвами Махараджа и Шрилы Бхакти-Пра-
мода Пури Госвами Махараджа.

В «Эволюции теизма» Шрипад Нарасингха Ма-
харадж дает исчерпывающий обзор жизни великих 
учителей: Будды, Шанкары, Рамануджи, Мадхвы и 
Шри Чайтаньи Махапрабху, — вместе с трактовкой 
их философских учений. Эти учения образуют теи-
стическую эволюцию, начиная с Будды и заканчивая 
Шри Чайтаньей Махапрабху.

Шрипад Нарасингха Махарадж — автор различ-
ных эссе, статей и книг, в которых четко определе-
ны принципы и концепции чистой преданности. 
В настоящее время Шрипад Нарасингха Махарадж 
проповедует сознание Кришны в Соединенных Шта-
тах и Индии, а также работает над производством се-
рии духовных документальных фильмов DevaVision 
(http://www.devavision.org/).





Посвящение

Моим дикша- и шикша-гуру

Его Божественной Милости
Шриле А. Ч. Бхактиведанте Свами

Прабхупаде

и

Его Божественной Милости
Шриле Бхакти-Ракшаку Шридхару 

Дев-Госвами Махараджу





xiii

Предисловие

На протяжении всей истории человече-
ства можно заметить, что события повторяются. 
Сколько бы раз человек ни обращал свою жизнь 
к материальным приобретениям и удовольстви-
ям, он неизбежно будет возвращаться обратно к 
теистическим поискам. Это связано с внутренней 
природой всех живых существ. Невозможно убе-
жать от своей изначальной духовной сущности, 
какое бы облачение вы ни носили.

нитйа-сиддха кришна-према садхйа кабху найа
шраванади-шуддха-чхитте карайе удайа

«Чистая любовь к Богу вечно пребыва-
ет в сердце каждого, и ее нужно толь-
ко пробудить с помощью общения. Это 
— особая милость великих духовных 
учителей — зажечь огонь преданности 
Верховному Господу внутри каждого».

В настоящей книге «Эволюция теизма» пред-
ставлен обзор жизни великих учителей: Будды, 
Шанкары, Рамануджи, Мадхвы и Шри Чайтаньи 
Махапрабху, — а также трактовка их философ-
ских учений. Эти учения образуют теистическую 
эволюцию, начиная с Будды и заканчивая Шри 
Чайтаньей Махапрабху.



Мы надеемся, что книга будет хорошо при-
нята образованными людьми как в Индии, так и 
за ее пределами. Предмет истины, изложенный в 
ней изящным языком, не принадлежит тому или 
иному человеку, но имеет универсальное приме-
нение. Настало время всем подлинным духовным 
искателям объединиться во имя истины против 
зла иллюзии. Мы считаем, что эта книга поможет 
достичь означенной цели.

Триданди Госвами

Бхакти-Бхавана Вишну







xvii

Вступление

Иногда бывает, что ученики, постигающие 
различные духовные дисциплины, спорят меж-
ду собой о том, чье учение является правильным 
или неправильным. Зачастую они дискутируют 
просто на основе догм и совершенно не касаются 
истины. В другом случае они ведут полемику как 
раз об истине: каждый отстаивает свое осознание, 
но не понимает, что его оппонент имеет в виду 
ту же самую Абсолютную Истину, но под другим 
углом зрения.

Чтобы проиллюстрировать этот момент, есть 
очень хорошее суфийское стихотворение, озаглав-
ленное «Ученый спор»:

Слепцы, числом их было пять,
В Бомбей явились изучать

Индийского слона.
Исследовав слоновий бок,

Один сказал, что слон высок
И прочен, как стена.

Другой по хоботу слона
Провел рукой своей

И заявил, что слон — одна
Из безопасных змей.



xviii

Эволюция теизма

Ощупал третий два клыка,
И утверждает он:

— На два отточенных штыка
Похож индийский слон!

Слепец четвертый, почесав
Колено у слона,

Установил, что слон шершав,
Как старая сосна.

А пятый, подойдя к слону
Со стороны хвоста,

Определил, что слон в длину
Не больше чем глиста.

Возникли распри у слепцов
И длились целый год.

Потом слепцы в конце концов
Пустили руки в ход.

А так как пятый был силен, —
Он всем зажал уста.

И состоит отныне слон
Из одного хвоста!

Перевод С. Я. Маршака

Согласно великому индийскому произведе-
нию «Шримад-Бхагаватам», Абсолютная Истина 
осознается в три стадии, в зависимости от поло-



Вступление

xix

жения познающего: как Брахман, Параматма и 
Бхагаван.

ваданти тат таттва-видас
таттвам йадж джнанам адвайам

брахмети параматмети
бхагаван ити шабдйате

«Ученые трансценденталисты, познав-
шие Абсолютную Истину, называют эту 
недвойственную субстанцию Брахманом, 
Параматмой и Бхагаваном».

Брахман — это стадия безличного осознания. 
Параматма — это частичное представительство 
Абсолютной Истины в сердце каждого живо-
го существа. А Бхагаван — это стадия осознания 
Личности Бога, Шри Кришны, как источника экс-
татических вкусов божественной любви. Таким 
образом, единая Абсолютная Истина проявляется 
в три этапа.

Чтобы помочь падшим душам этого мира 
в их движении к божественному царству Шри 
Кришны на Голоке Вриндаване, высшей духов-
ной обители, Господь иногда приходит Сам или 
посылает Своего истинного представителя. Зная 
этот важный факт, искренний искатель истины 
может получить высшее благо от всех истинных 
духовных учителей.



На первый взгляд, такие духовные учители 
имеют разные мнения и даже противоречат друг 
другу. Но для действительно образованного чело-
века подобные различия являются лишь кажущи-
мися, поскольку он видит внутреннее духовное 
единство этих личностей, которое заключается 
в том, что они трудятся только на благо мира и 
действуют исключительно по приказу Верховно-
го Господа.

Хотя истина вечна, она, тем не менее, посте-
пенно развивается в человеческом обществе. Пред-
ставляя эти пять эссе о жизни и учениях ведущих 
духовных авторитетов Индии, начиная с Будды, мы 
надеемся, что наши читатели не только почерпнут 
обширные биографические сведения об этих свя-
тых, но и осознают вклад каждого из них по мере 
прогресса, который достиг наивысшей точки в уче-
нии Шри Чайтаньи Махапрабху, Великого Учителя.

Истины, обсуждаемые в этой книге, не явля-
ются сектантскими, и мы не ставим одного настав-
ника выше другого на основании конфессиональ-
ных предпочтений. Однако истина динамична, и 
ее кульминация видна в учении Шри Чайтаньи 
Махапрабху. Поэтому, если человек искренне про-
читает эту книгу с открытым и чистым сердцем, 
он обязательно поймет конечную цель жизни и 
как ее достичь.

Свами Б. Г. Нарасингха







1

Часть первая

Будда

Духовная эволюция

Когда религия Вед ослабла из-за влияния не 
очень разумных людей, которые слепо исполняли 
ритуальные церемонии и бессмысленно убивали 
животных во имя ведических предписаний, Буд-
да появился на сцене как великий реформатор. 
Полностью отвергая ведические писания и заме-
няя их своими рациональными атеистическими 
взглядами, Будда отстаивал путь ахимсы (ненаси-
лия) и нирваны (отрицания реальности, какой мы 
ее знаем) в качестве конечной цели жизни.

Фактическая дата рождения Будды неизвест-
на, но, согласно индийским ученым, он появился 
на свет в VI веке до нашей эры в небольшой про-
винции Бихар, на границе Непала и Индии. Будда 
родился у царя Суддходаны Гаутамы и его царицы 
Майядеви, женщины безупречной репутации. Го-
ворят, что при рождении божественного ребенка 
с небес спустились четыре ангела и провозгласи-
ли его будущую славу: он принесет миру иску-
пление. После рождения Будды царство Суддхода-
ны процветало, как большая река, воды которой 
полнились множеством притоков. Каждый день 



2

Эволюция теизма

в его сокровищницу вливались новые богатства. 
Его конюшни были слишком малы, чтобы дер-
жать лошадей и слонов, принесенных ему в каче-
стве подарков. Подданные в царстве испытывали 
огромную радость и удовлетворение.

На следующий день после рождения ребен-
ка во дворец царя Суддходаны пришел мудрец по 
имени Асита. Обрадованный прибытием риши, 
владыка принес к нему сына. Асита заплакал от 
любви при виде младенца и рассказал о его пре-
дыдущем рождении индийским брамином по 
имени Сумедха и о том, что он стал в прошлой 
жизни великим отшельником. Мудрец сообщил, 
что однажды, когда Сумедха сидел, погруженный 
в размышления, он получил откровение в самом 
себе: «Я подвержен рождению, смерти, старости 
и болезням. Несомненно, мне придется найти 
путь к просветлению и открыть его всему чело-
вечеству». История Будды, которую Асита поведал 
царю во время своего посещения, была описана в 
древних санскритских текстах.

На пятый день после рождения сына состоял-
ся праздник по случаю благодатной церемонии 
наречения именем. Были призваны восемь астро-
логов, чтобы они возвестили будущее мальчика. 
Ребенка назвали Сиддхартха, и семеро астрологов 
прорекли ему стать великим императором, кото-
рый будет править миром. А восьмой заявил, что 
молодой наследник однажды откажется от сво-



Часть первая — Будда

3

их царских одежд и встанет на путь отречения. 
Астролог предсказал, что принц станет Буддой 
— Знающим, Просветленным. Но Суддходана не 
хотел, чтобы его наследник ушел из дома и стал 
Буддой. «Что такого увидит мой сын, что станет 
причиной его отказа от мирской жизни?» — спро-
сил царь. Астролог ответил: «Четыре знака. Он 
увидит человека, изнуренного возрастом, больно-
го, мертвого и нищего. Движимый состраданием 
к мучениям человечества, твой сын оставит цар-
ский дом и пойдет по пути просветления». Услы-
шав пророчество, властитель решил, что не допу-
стит, чтобы сии зрелища когда-либо открылись 
взору его сына.

На седьмой день на царя Суддходану обруши-
лось несчастье: его жена Майядеви покинула этот 
мир. Заботу о маленьком ребенке взяла на себя ба-
бушка Сиддхартхи Анджана и принялась воспи-
тывать его с любовью и нежностью.

Молодой принц проводил жизнь в пирах и 
празднествах, а лишения обходили его стороной. 
Когда Сиддхартхе исполнилось шестнадцать лет, 
царь подумал, что сыну пора вступить в брак. 
«Да, я женюсь, — ответил юноша, — но только 
на девушке добродетельного нрава, которая со-
вершенно честна, скромна и близка мне по духу. 
Она должна иметь в высшей степени благородное 
происхождение, быть молодой и красивой, но не 
гордиться своей красотой. Она должна быть ми-



4

Эволюция теизма

лосердной, находящей удовольствие в самоотре-
чении, ласковой, как сестра, и нежной, как мать, 
ко всем живым существам. Она должна быть при-
ятной и свободной от зависти. Только такую де-
вушку я возьму себе в жены».

Это была нелегкая задача, но спустя долгое 
время царь нашел-таки своему сыну безукори-
зненную невесту — Яшодхару, дочь Дандапани. 
Состоялась свадьба, а через некоторое время мо-
лодая супруга забеременела и родила ребенка 
мужского пола. 

Однажды Сиддхартха захотел посетить цар-
ские сады удовольствий. Император Суддходана, 
памятуя о предсказании мудреца, велел спрятать 
всех престарелых, больных и других бедствую-
щих людей, чтобы принц не встретил их по доро-
ге. Но рука судьбы оказалась сильнее уловок царя. 
Ибо на пути к садам удовольствий Сиддхартха 
увидел «четыре знака», которые, по предсказанию 
астролога, привели его на путь отречения.

По случаю торжества город сверкал празд-
ничным убранством. На улицах выстроились 
только молодые и красивые люди; всех остальных 
удалили из поля зрения. Внезапно, словно движи-
мый судьбой, Сиддхартха приказал своему колес-
ничему Чанне ехать другой дорогой через город.

Проехав на колеснице короткое расстояние, 
Сиддхартха увидел то, чего никогда не видел пре-



Часть первая — Будда

5

жде, — старика, согнувшегося под тяжестью вре-
мени. «Кто это? — осведомился Сиддхартха. — И 
почему он так выглядит?» Боясь говорить, но вы-
нужденный отвечать своему господину, Чанна 
молвил: «Это — человек, сгорбившийся от ста-
рости, о повелитель». «Старость неминуема?» — 
спросил Сиддхартха. «Да», — ответил Чанна, и ко-
лесница тронулась в путь.

Принц опять приказал Чанне остановиться, 
когда заметил больного проказой, лежащего на 
обочине. «А это?» — спросил Сиддхартха. «Чело-
век, пораженный болезнью», — ответил Чанна. 
«Все ли люди подвержены болезням?» «Да, принц. 
Все люди в этом мире подвержены болезням». И 
колесница покатилась дальше.

Однако вскоре она затормозила, когда взору 
Сиддхартхи предстала похоронная процессия. «А 
это кто? — задал вопрос Сиддхартха, указывая на 
покойника. — И почему этот человек лежит непод-
вижно?» «Он мертв, — ответил Чанна, — жизнен-
ная сила покинула его тело». «Должен ли каждый 
умереть?» «Да, господин. Все в этом мире смерт-
ны». И колесница продолжила движение.

Ум Сиддхартхи был крайне обеспокоен видом 
старости, болезни и смерти. «Неужели не суще-
ствует выхода из этого бедственного положения? 
Разве нет способа навсегда избавиться от трево-
ги?» — рассуждал Сиддхартха, полностью погру-



6

Эволюция теизма

зившись в свои мысли, пока колесница двигалась 
вперед.

Затем появился нищий. «Кто это? — спросил 
Сиддхартха. — И почему он выглядит счастли-
вым?» «Господин, — проговорил Чанна, — это ни-
щий. Он отказался от материальных благ, чтобы 
посвятить себя достижению абсолютного знания 
— того, что дает свободу от невзгод материального 
существования».

Когда Сиддхартха получил ответ, в сердце у 
него забрезжила надежда и он приказал Чанне 
развернуть колесницу обратно во дворец. А царь 
Суддходана, услышав новости о происшествии по 
дороге к царским садам, пал духом при мысли о 
возможной потере сына. В тщетной попытке от-
влечь ум наследника мирскими наслаждениями, 
правитель подослал к Сиддхартхе самых краси-
вых в царстве танцовщиц, чтобы они своим ис-
кусством доставили ему удовольствие. Девушки, 
красота которых не знала себе равных ни на небе, 
ни на земле, стали для принца петь и танцевать 
для принца. Но Сиддхартху невозможно было от-
влечь. Теперь он был полон решимости искать 
путь высшего просветления.

В разгар веселья Сиддхартха, чей ум был да-
лек от происходящего, погрузился в сон. Девуш-
ки, увидев, что принц больше не обращает на них 
внимания, тоже улеглись и заснули. Однако но-



Часть первая — Будда

7

чью Сиддхартха пробудился и решил покинуть 
дворец, чтобы начать жизнь в отречении.

Перед уходом он зашел проведать жену и ре-
бенка. Когда принц заглянул во внутренние по-
кои, то увидел, что его сын, жена Яшодхара и ее 
многочисленные служанки крепко спят. Женщи-
ны с растрепанными волосами, лежали впере-
межку, тут и там. Одни из них ворочались и ме-
тались во сне. Другие стонали, у кого-то изо рта 
текла слюна, а некоторые испускали газы. «От-
талкивающая картина, — подумал Сиддхартха. 
— Иллюзия удовольствия в материальной жизни 
очень глубока, но я вижу, что это лишь питатель-
ная среда для старости, болезней и смерти».

Полный решимости, Сиддхартха той же но-
чью уехал. Он сел в колесницу и приказал Чанне 
увезти его прочь из королевского дворца. На сле-
дующее утро, на берегу реки Анома, Сиддхартха 
снял с себя царское платье, обрезал с головы свои 
прекрасные локоны и приготовился уединиться в 
лесу. Перед уходом он сказал: «Не горюйте обо мне, 
но скорбите о тех, кто остался, связанный стра-
стями, плодом которых является только печаль». 
Плача, слуга вернулся во дворец, чтобы расска-
зать царю Суддходане о великом «несчастье».

За этим последовало повсеместное обращение 
индийских масс из софистики, обрядоверия и ге-
донизма в буддизм. В проповеди Будды в Саранат-



8

Эволюция теизма

хе он преподал своим ученикам «четыре благо-
родные истины»: духкха — существует страдание; 
самудха — у страдания есть причина; ниродха 
— страдание можно прекратить; марга — суще-
ствует метод, с помощью которого можно достичь 
свободы от всех страданий. «Это, мои ученики, — 
истина страдания: рождение, старость, болезни 
и смерть. Сие — причина страдания: вожделение 
и желание, жажда чувственных удовольствий и 
жажда власти. Вот способ прекращения страда-
ния: уничтожить вожделение и желание, отпу-
стить их, изгнать, отделить себя от них, не дать 
им места. А это, мои ученики, — путь свободы от 
страданий: правильный взгляд, правильное на-
мерение, правильная речь, правильное действие, 
правильная жизнь, правильное усилие, правиль-
ное внимание и правильная сосредоточенность».

В течение 80 лет, до своей смерти, Будда пу-
тешествовал и произносил свои многочисленные 
проповеди, известные как «Вращение колеса зако-
на». Он учил, что над миром страданий есть по-
кой, или нирвана, достижимая только чистыми 
людьми. И лишь те, кто удерживает себя от жизни 
в насилии как на физическом, так и на умствен-
ном уровне, могут познать истину.

Философия Будды широко распространилась 
со времен своего святого покровителя-основате-
ля. Хотя сегодня в мире существует множество 
форм буддизма, все они придерживаются опре-



Часть первая — Будда

9

деленных основных общих принципов, которые 
восходят к отцу-основателю. Например, все буд-
дисты ищут «негативное» решение проблемного 
сценария жизни. Они умалчивают о проблеме 
самоосознания. Они ищут прекращения нашего 
временного существования посредством эмпи-
рических упражнений. Таким образом, суть буд-
дизма во многом сродни современному научному 
подходу.

Будду почитают по разным причинам как те-
исты, так и атеисты. Атеисты, представляющие 
его настоящих «последователей», ценят его за 
осуждение безнравственности и одновременную 
убежденность в том, что моральная жизнь сама 
по себе в конечном итоге не дает постоянных по-
ложительных результатов. Его проповедь эмпи-
рических упражнений с целью преодоления пре-
пятствий действия и противодействия (кармы) в 
конце концов приводит к самоуничтожению (пра-
крити-нирване). Теисты восхваляют его утвержде-
ние, что рационализм не приводит к какому-либо 
позитивному трансцендентному существованию 
или осознанию Бога. Будда описал естественный 
ход событий, возникающий в результате эмпири-
ческих рассуждений, но не стал напрямую объяс-
нять существование Бога. Он противопоставлял 
себя всем гипотетическим предположениям о 
трансцендентности, но вовсе не отрицал суще-
ствования трансцендентности или возможности 
ее достижения. Фактически он учил, что транс-



10

Эволюция теизма

цендентная реальность не может быть осознана 
с помощью интеллектуальных упражнений. Од-
нако вопрос существования такой реальности его 
не интересовал. Таким образом, он выглядел ате-
истом или агностиком.

Будда, кроме того, считается атеистом из-за 
своего отрицания авторитета Вед. Однако при 
более внимательном рассмотрении это можно 
объяснить тактическим маневром по восстанов-
лению принципов религии. Как гласит старая по-
говорка: «Бывает легче построить новый дом, чем 
отремонтировать старый».

В то время, когда родился Будда, люди в целом 
были атеистами и любой еде предпочитали мясо. 
Под предлогом совершения ведических жертво-
приношений (карма-канды) даже храмы были 
превращены в бойни, и убийство животных не 
имело совершено никаких ограничений. Таким 
образом, Будда стал проповедовать ненасилие, 
сжалившись над бедными существами.

Видя жестокость, которая была тогда обыден-
ностью, и воззвания к полубогам с целью достичь 
райских наслаждений, Будда рассудил, что, если 
таковым было людское понимание Вед, то для это-
го конкретного класса людей было бы лучше отка-
заться от Вед вообще. На самом деле Будда пропо-
ведовал часть ведических принципов способом, 
подходящим для того времени. Таким образом, 



мы видим, что, выступая в роли атеиста, он умело 
подготовил почву для развития будущей теисти-
ческой мысли.

Вставай и не откладывай,
следуй за чистой жизнью!

Кто следует за добродетелью,
тот отдыхает в блаженстве

как в этом мире, так и в следующем.





13

Часть вторая

Шанкара

Воплощение Господа Шивы

Наш век — эпоха исследования тайн космоса 
и самой жизни. Как интеллектуалы, мы стремим-
ся узнать, что находится за гранью. Мы изучаем 
природу вещей в этом мире, чтобы лучше понять, 
кто мы и откуда пришли. Мы заполняем полки би-
блиотек томами книг, чтобы будущие поколения 
могли разделить богатство наших открытий. Все 
это делается во имя науки и развития знаний. Но 
мы не первые, кто задается вопросом о загадках 
жизни. Фактически, многие великие цивилиза-
ции, существовавшие до нашей, глубоко проник-
ли в неизведанное. Одной из таких эпох в давние 
времена была эпоха Шанкарачарьи, который по-
ложил начало мировоззрению просветленной 
мысли, рассвету адвайта-веданты.

В VIII веке нашей эры, когда Шанкарачарья 
появился в Индии, авторитет Вед, которые ве-
дут человечество к прогрессивному бессмертию, 
был сильно ущемлен преобладающим влиянием 
буддийской мысли. В то время большинство ин-
дийских философов, следуя учению буддийской 
философии негативного существования шуньява-



14

Эволюция теизма

ды, или пракрити-нирваны, отказались от ведиче-
ской концепции ишвары (Абсолютной Истины) и 
дживы (ее вечной искры). Под покровительством 
могущественных императоров, таких как Ашока 
(243 г. до н. э.), буддизм распространился по всей 
Индии. Благодаря своим обширным познаниям 
и способности побеждать противоположные точ-
ки зрения в философских дебатах Шанкарачарья, 
однако, смог восстановить престиж ведической 
литературы, такой как Упанишады и Веданта. Где 
бы Шанкарачарья ни путешествовал по Индии, он 
повсюду одерживал победу, и последователи про-
тивоположных философских течений склонялись 
перед ним. Шанкарачарья утвердил свое учение, 
адвайта-веданту (недвойственную Веданту), 
увязав ее с философией буддистов. Он согласил-
ся с буддийской концепцией о том, что телесное 
существование нереально (асат), но был против 
концепции пракрити-нирваны. Шанкарачарья 
представил брахман, духовную субстанцию, как 
положительную альтернативу иллюзорному 
миру материи. Вкратце его философия содержит-
ся в стихе брахма сатйам джаган-митхйа — брах-
ман, или дух, есть истина, тогда как джагат, или 
материальный мир, — ложен. Другими словами, 
философия Шанкарачарьи была компромиссом 
между теизмом и атеизмом. Говорят, что Шанка-
рачарья, исходя из необходимости времени, места 
и обстоятельств, занял позицию между теизмом 
и атеизмом, потому что полное обращение будди-
стов на путь полноценного теизма было бы невоз-
можным.



Часть вторая — Шанкара

15

Профессора философии в Индии ссылаются 
на стих из «Падма-пураны», раскрывающий скры-
тую личность Шанкарачарьи: 

майавадам асач-чхастрам
праччаханнам бауддхам учйате

майаива вихитам деви
калау брахмана-муртина

«Философия майявады, — поведал Шива 
своей жене Парвати, — это скрытый 
буддизм. В Кали-югу в образе брахмана 
я обучаю этой вымышленной филосо-
фии».

Таким образом, Шанкарачарья повсеместно 
признается воплощением Шивы.

Шанкарачарья снизошел как сын ведическо-
го брахмана по имени Шивагуру и его жены Арьи 
в маленькой деревне Калади южной провинции 
Индии. Даже в детстве было очевидно, что Шанка-
ра (такое имя дал ему отец) являл собой великую 
личность. При его рождении астрологи предска-
зали, что мальчик станет влиятельным ученым, 
боевым и решительным, как слон на банановом 
поле, когда дело будет касаться уничтожения вы-
мышленных религий и ложных доктрин. В уче-
ничестве Шанкара быстро овладел санскритом. У 
него была потрясающая память: что бы ни гово-
рили его учителя, это навсегда запечатлевалось в 



16

Эволюция теизма

его уме. То, что обычный ученик постигал в тече-
ние двенадцати лет, Шанкара усваивал за год.

В возрасте трех лет мальчик потерял отца. 
Жизнь матери и сына была трудной, но, по мило-
сти Господа, спокойной и обеспеченной по сред-
ствам. Шанкара продолжил свою учебу до восьми-
летнего возраста, а потом решил принять санньясу 
и начать жизнь в отречении. Однажды Шанкара 
сказал матери: «Жизнь на земле настолько полна 
страданий, что человек иногда желает больше не 
рождаться. Даже самый глупый из людей пони-
мает, что в назначенное время телу суждено уме-
реть. И лишь йог знает, что в круговороте самсары 
человек рождается и умирает снова и снова мил-
лионы раз. В этом круговороте он играет разные 
роли: сына, отца, мужа, дочери, матери или жены 
— в бесконечном повторении. Следовательно, ис-
тинного и прочного счастья можно достигнуть 
только путем преодоления рождения и смерти 
через отречение, которое является воротами к 
самоосознанию. Моя дорогая мать, пожалуйста, 
позволь мне занять это положение и постараться 
осознать себя. Позволь мне принять санньясу».

«Больше никогда не говори так, — ответила 
ему любящая мать. — Я хочу, чтобы ты женился 
и стал хорошим мужем для достойной женщины. 
И, пожалуйста, не упоминай больше о санньясе».



Часть вторая — Шанкара

17

Несколько дней спустя Шанкара, когда Шан-
кара принимал омовение в реке, его за ногу схва-
тил крокодил. Увидев сына в отчаянном положе-
нии, мать жалобно застенала. Было похоже,  что 
крокодил готов проглотить ее сына живьем. И 
тут мальчик воскликнул: «О матушка! Кажется, 
я знаю способ спастись. Мудрецы нашей страны 
говорят, что, если человек соглашается принять 
санньясу, когда его жизнь в опасности, то он из-
бежит этой опасности. Поэтому, пожалуйста, по-
зволь мне отречься от мира».

Бедная женщина, готовая на все ради спасе-
ния сына, согласилась на его просьбу. Тогда Шан-
кара воздел руки и произнес слова: саннйас о’хам 
— «я отрекся». Когда это было сделано, крокодил 
немедленно отпустил ногу мальчика, и его жизнь 
была сохранена.

Выйдя из воды, он обнял мать. «Дорогая мама, 
ты всегда была моей кормилицей. Теперь я ухожу 
в мир, и отныне тот, кто меня кормит, будет мне 
матерью, а тот, кто меня учит, — отцом. Мои уче-
ники — это мои дети, умиротворенность — моя 
невеста, а одиночество — мое блаженство. Таково 
бремя принятого мной положения».

«Благословляю тебя, сын мой. Теперь твоя 
жизнь находится на попечении Верховного Благо-
детеля».



18

Эволюция теизма

После этого сердечного обмена репликами 
Шанкара удалился.

В простой одежде, с кувшином для воды, пу-
тешествуя только пешком с посохом в руке, моло-
дой Шанкара много месяцев бродил по сельской 
местности. Однажды, отдыхая в тени баньяново-
го дерева, он заметил несколько лягушек, мирно 
сидящих рядом с коброй. Увидев это любопытное 
зрелище, он вспомнил уроки своих бывших учи-
телей, согласно которым мирное сосуществова-
ние естественных врагов возможно только в не-
посредственной близости от великого мудреца 
или просветленного гуру.

Опросив жителей местной деревни, Шанкара 
узнал о святом по имени Говиндапада, который 
жил неподалеку в пещере, и решил немедленно 
отправиться туда. Упав ниц перед пещерой, Шан-
кара произнес возвышенный гимн в честь вели-
кого гуру:

«Мои поклоны тебе, почтенный Говин-
дапада, обитель знания. Твоя слава 
распространилась повсюду, потому что 
ты проник вглубь себя — в самую суть 
своего существа. Ты самый осознаю-
щий себя человек на земле, поскольку 
тебе посчастливилось стать учеником 
Гаудапады, последователя Шукадевы, 
который был осознавшим себя сыном 



Часть вторая — Шанкара

19

Вьясадевы, составителя ведической 
литературы. Таким образом, ты при-
надлежишь к наиболее титулованной 
цепи преемственности духовных на-
ставников. Пожалуйста, прими этого 
недостойного санньяси своим учени-
ком и сделай его наследником в науке 
постижения самого себя».

Говиндапада с радостью принял юного сан-
ньяси своим учеником и передал ему четыре су-
тры, которые позже тот стал проповедовать по 
всему миру:

праджнанам брахма

Брахман есть чистое сознание

айаматма брахма

душа есть Брахман

тат твам аси

ты есть то сознание

ахам брахмасми

я есть Брахман

Шанкара долго оставался со своим гуру, пока 
однажды Говиндапада, понимая, что молодой 



20

Эволюция теизма

Шанкара был воплощением Шивы, не сказал: «А 
теперь выслушай мое желание. Отправляйся в 
священный город Бенарес и начни обучать лю-
дей тому, как понять свое истинное «я». То, чему 
учат буддийские философы, не раскрывает при-
роды атмы. Твоя миссия — привести людей на 
путь теизма. В Бенаресе много известных панди-
тов во всех системах философии. Вступай с ними 
в дискуссии и направляй их в русло правильного 
мышления. Мой наказ безотлагателен! Пожалуй-
ста, не медли ни минуты!» И следуя указаниям 
своего гуру, Шанкара направился в Бенарес.

Шанкара удостоился быть принятым в круг 
ученых Бенареса, когда ему едва минуло двенад-
цать лет. Все, кто приходил с ним повидаться, ди-
вились тому, как можно было в столь юном воз-
расте обладать такими обширными познаниями 
и глубоким пониманием. По воле провидения 
Шанкара вскоре привлек множество учеников, 
которые сидели перед ним и с трепетом внима-
ли каждому его слову о трансцендентном. С этого 
времени Шанкара стал известен как ачарья, или 
Шанкарачарья.

В Бенаресе Шанкарачарья переломил си-
туацию с атеизмом. Он составил комментарии 
к «Брахма-сутре», «Бхагавад-гите» и основным 
Упанишадам, все из которых объясняли недвой-
ственную субстанцию, Брахман, как высшую 
реальность. Среди последователей Шанкарача-



Часть вторая — Шанкара

21

рьи наиболее важным считается его коммента-
рий к «Брахма-сутре», известный как «Шарира-
ка-бхашья». В нем объясняется природа Брахмана: 
пребывающий за пределами чувств, он безли-
чен, бесформен, вечен и неизменен, как summum 
bonum («величайшее благо») Абсолютной Исти-
ны. Согласно Шанкарачарье, то, что известно, как 
атма, или душа, является лишь прикрытой, или 
иллюзорной, частью Верховного Брахмана. Эта 
иллюзия, говорит Шанкарачарья, происходит 
благодаря завесе майи, которая возникает из-за 
невежества, или забвения истинного «я». Идея о 
том, что Абсолютная Истина может быть покрыта 
майей, была позже успешно оспорена Шри Рама-
нуджей. Те, кто следовал учению Шанкарачарьи, 
тогда стали известны многим как майявади, фи-
лософы иллюзии.

Теория Шанкарачарьи гласит: хотя Абсолют-
ная Истина не претерпевает изменений, но мы 
думаем иначе и, следовательно, пребываем в ил-
люзии. Шанкарачарья не верил в трансформацию 
энергии Абсолюта. Принятие факта трансформа-
ции энергии потребовало бы принятия Лично-
сти Абсолютной Истины, или личностного суще-
ствования Бога, — полноценного теизма. Согласно 
Шанкарачарье, мы сами являемся Богом. Когда 
завеса невежества будет снята, человек осознает 
свою полную идентичность с Верховным Брахма-
ном, или Богом.



22

Эволюция теизма

Шанкарачарья считал, что вопросы о проис-
хождении вселенной и природе иллюзии не име-
ют ответа и необъяснимы. Он был убежден, что 
духовная субстанция, брахман, находится за пре-
делами мирского — отделена от грубых и тонких 
оболочек ума и разума в этом мире. Шанкарача-
рья далее подчеркивал, что мукти, или освобо-
ждение из круговорота рождения и смерти, воз-
можно, только если живое существо откажется от 
своих отношений с материальным миром. Шанка-
рачарья говорил, что концепция «я и мое» («я есть 
индивидуум, и всё, что мне принадлежит: жена, 
дети, собственность, — мое») является причиной 
зависимости от материального существования и 
от нее следует отказаться. Таким образом, основ-
ная масса его последователей была и продолжает 
оставаться соблюдающей обет безбрачия.

Чтобы подтвердить свои выводы об адвай-
та-веданте, недвойственности, Шанкарачарья 
интерпретировал Веды в соответствии со свои-
ми потребностями. Другими словами, Веды име-
ют прямое и косвенное значение. Шанкарачарья, 
используя грамматическое жонглирование при-
ставками и суффиксами, дал Ведам собственное, 
воображаемое, или косвенное, толкование. Таким 
образом, Шанкарачарья, занимая позицию меж-
ду теистами и атеистами, иногда, кажется, был 
приверженцем обоих. Великий ачарья принял 
это положение, чтобы заложить основу будущей 
теистической эволюции. Шанкарачарья, внеся 



Часть вторая — Шанкара

23

значительный вклад в развитие теистической 
мысли, от атеистических или неотеистических 
концепций буддийской пракрити-нирваны до воз-
вышенного трансцендентного субстанциального 
Брахмана, заставил Индию и поколения будущих 
теистов быть вечно благодарными ему.

В сопровождении группы учеников Шанка-
рачарья путешествовал по Индии. На севере он 
достиг ашрама Бадринатха в Гималаях. Там он 
основал монастырь для медитации и изучения 
Вед. Подобные монастыри были основаны также 
во время его путешествий в Пури на востоке, Два-
раке на западе и Шрингери на юге. Все эти учреж-
дения, созданные им, продолжают существовать 
и двенадцать веков спустя.

Когда Шанкарачарья путешествовал по Юж-
ной Индии, ему выпал случай провести дебаты 
с известным пандитом в Махишмати по имени 
Мандана Мишра, что значит «драгоценный ка-
мень среди ученых». На дискуссию собралось мно-
жество знатоков, и Бхарати, добродетельная жена 
Манданы, была выбрана судьей и главой собра-
ния. В начале полемики она возложила гирлянду 
из цветов на плечи каждого из двух участников. 
Бхарати объявила, что по окончании дебатов по-
бедителем станет тот, у кого гирлянда не завянет.

Мандана, не знавший поражений, начал 
дискуссию: «Я принимаю авторитет Вед. Их суть 



24

Эволюция теизма

состоит в том, что заслуги можно получить, вы-
полняя предписанные ритуалы в установленном 
порядке. Человек, который совершает эти ритуа-
лы, попадет в рай и будет жить в обществе Индры 
и небесных дев. Когда же его заслуги иссякнут, 
он вернется на землю, чтобы усилить свое благо-
честие ради еще более длительного пребывания 
в мире богов. Веды также содержат соответству-
ющие правила, являющиеся предварительными 
условиями для совершения обрядов». Слушатели, 
которые состояли из многочисленных поклонни-
ков и учеников Манданы, поддержали его слова 
одобрительными рукоплесканиями.

Тогда Шанкарачарья ответил: «Я тоже прини-
маю авторитет Вед. Однако их главная цель тако-
ва: реален только Брахман, феноменальный мир 
— иллюзия, а индивидуальная душа тождествен-
на Брахману. Части Вед, содержащие описания и 
предписания, которые относятся к ритуалам, под-
чинены главной части, касающейся знания о соб-
ственном «я» и путях его обретения. Исполнение 
ритуалов приводит только к карме — как хоро-
шей, так и плохой, которая мешает достичь само-
осознания. Единственная цель Вед — Брахман».

Оба ученых различными способами демон-
стрировали глубокое понимание Вед, и обсуж-
дение не прекращалось в течение восемнадцати 
дней. Наконец стало заметно, что гирлянда Ман-
даны Мишры начала увядать, а гирлянда Шанка-



Часть вторая — Шанкара

25

рачарьи оставалась свежей. Тогда Бхарати объяви-
ла Шанкарачарью победителем. Теперь Мандана 
Мишра должен был отказаться от своей связи с 
миром и стать его учеником.

В последней попытке спасти мужа Бхарати 
молвила: «О великий ачарья, Вы определенно по-
бедили в споре с моим супругом, и ему придется 
стать вашим учеником. Однако я, жена Манданы 
Мишры, — его лучшая половина. Поэтому Ваша 
победа будет окончательной только при условии, 
что Вы победите и меня». Шанкарачарья удивился 
услышанному, но вызов принял.

Тогда Бхарати произнесла: «Я не смогу при-
знать Вас человеком исключительных познаний, 
пока не докажете, что так же хорошо разбираетесь 
в вопросах взаимоотношений мужчины и жен-
щины. А теперь скажите мне, каковы различные 
формы и выражения любви? Какова природа сек-
суальной любви? Как влияет растущая и убываю-
щая луна на половое влечение у мужчины и жен-
щины? Вы должны ответить на все эти вопросы».

Поскольку Шанкарачарья был целомудренным 
монахом шестнадцати лет, казалось, что собесед-
ница его озадачила. Тогда он попросил еще сорок 
дней, поскольку не был готов говорить на эту тему. 
Бхарати удовлетворила его просьбу, и Шанкарача-
рья с учениками удалился из собрания. Силами ми-
стической йоги он вошел в транс, покинул свое тело 
и вселился в тело сладострастного царя по имени 



26

Эволюция теизма

Амарука. В теле царя Шанкарачарья испытал чув-
ственную любовь и познал все ее тонкости. Прежде 
чем истекли сорок дней, Шанкарачарья снова во-
шел в свое тело и вернулся, чтобы провести дебаты 
с Бхарати.

После краткого обсуждения Бхарати при-
знала Шанкарачарью бесспорным победителем. 
Он стал теперь ведущим духовным учителем 
в Индии. День и ночь шестнадцать лет подряд 
Шанкарачарья проповедовал адвайта-веданту. 
На тридцать втором году, находясь в паломниче-
стве в Гималаях, он покинул этот смертный мир и 
отправился в вечную обитель.

В течение своей жизни Шанкарачарья сочи-
нил несколько прекрасных стихов, известных 
как «Бхаджа Говиндам» («Поклоняйтесь Говинде»). 
Причина, побудившая Шанкарачарью создать эти 
молитвы, окутана тайной. Дело в том, что он по-
следовательно обучал, что высшая цель — это 
Брахман. Однако в данных молитвах он говорит: 
«Просто поклоняйтесь Говинде». Многие биографы 
Шанкарачарьи полагают, что он, будучи воплоще-
нием Шивы, являлся на самом деле величайшим 
преданным Бога, но по условиям того времени не 
мог напрямую отстаивать преданность как выс-
шее достижение.

Перед тем как покинуть этот мир Шри Шан-
карачарья сказал такие слова:



бхаджа говиндам, бхаджа говиндам
бхаджа говиндам мудхамате

сампрапте саннихите кале
на хи на хи раксхати дукринйакаране

«Поклоняйтесь Говинде, поклоняйтесь 
Говинде, о вы, глупцы и негодяи, просто 
поклоняйтесь Говинде. Ваши правила 
грамматики и жонглирование словами 
не помогут вам, когда придет смерть».





29

Часть третья

Рамануджа

Рассвет преданности

После ухода Будды философия Шанкарачарьи 
пересилила буддизм и распространилась по всей 
Индии. Авторитет Упанишад и других ведиче-
ских писаний был возрожден Шанкарой и исполь-
зован в качестве оружия для борьбы с буддийской 
доктриной. Интерпретируя Веды, чтобы прийти 
к определенному выводу, Шанкара основал док-
трину недвойственности, заявив, что все живые 
существа находятся на равном уровне с Богом. Он 
особо выделял такие тексты, которые давали от-
вет на рационалистический атеизм буддистов, 
однако учение Шанкары также не являлось пол-
ностью теистическим, и, таким образом, судьбой 
было предначертано дальнейшее раскрытие выс-
шей реальности. Это предназначение исполни-
лось через Шри Рамануджачарью.

Рамануджа родился в Индии в 1017 году нашей 
эры, когда, согласно астрологическим расчетам, 
Солнце находилось в зодиакальном знаке Рака. 
Его родителями были Асури Кешава и Кантима-
ти, оба из аристократических семей. Рамануджа 
провел свои детские дни в Шри Перумбудуре — де-



30

Эволюция теизма

ревне, в которой он родился. В шестнадцать лет он 
женился на Ракшакамбале.

Всего через четыре месяца после свадьбы 
отец Рамануджи тяжело заболел и умер. После 
его смерти Рамануджа стал главой семьи и решил 
переехать в Канчи, священный город, известный 
учеными людьми и великолепными храмами.

В Канчи жил пандит по имени Ядава-Пракаш, 
прославившийся своими познаниями в доктри-
не адвайта-веданты, недвойственности. Никто 
не мог превзойти Ядаву в его способности объяс-
нять комментарии Шанкары к «Веданта-сутре». 
Рамануджа поступил в школу Ядавы и занялся 
изучением санскрита и ведической литературы. 
Хотя Рамануджа нисколько не был убежден в кон-
цепции шанкаритов, он хорошо усваивал уроки и 
вскоре стал одним из любимых учеников Ядавы. 
Считая Рамануджу искренним последователем 
выводов Шанкары, Ядава проявлял к Раманудже 
особую привязанность. Но продлилась она недол-
го.

Однажды, после того как учитель прочел лек-
цию по «Чхандогья-упанишаде», он попросил Ра-
мануджу растереть его тело маслом, как это было 
принято в те дни среди учеников. Во время мас-
сажа к Ядаве за пояснениями по поводу утренней 
беседы пришел другой ученик. Мальчику не уда-
лось уловить смысл седьмого стиха шестой главы 



Часть третья — Рамануджа

31

Первой песни, которая началась с тасйа йатха 
капйасам пундарикам эвам акшини. Ядава при-
ступил к толкованию, описывая возвышенные 
качества Бога в манере, которая была явно предо-
судительной. Услышав слова учителя, Рамануд-
жа поразился, и сердце его, исполненное любви к 
Верховному Господу, заныло от боли, из глаз по-
катились жаркие слезы и упали на бедро Ядавы. 
Ощутив прикосновение горячих капель, учитель 
взглянул на Рамануджу и понял, что того мучат 
тягостные чувства. Ядава спросил о причине его 
озабоченности, и Рамануджа ответил: «О великий 
и мудрый учитель, я глубоко огорчен, услышав на-
столько неподобающее объяснение от такой бла-
городной души, как Bы. Греховно с Вашей стороны 
унижать Верховного Господа, наделенного всеми 
благими качествами и являющегося источником 
всего прекрасного в этом мире. Я и подумать не 
мог, что из уст такого ученого человека, как Bы, 
услышу столь низкое и лживое толкование!»

Ядава рассердился и, с трудом сдерживая 
себя, презрительно бросил: «Что ж, может быть, 
ты дашь свою интерпретацию, раз уверен, что 
знаешь лучше меня?!»

Рамануджа ответил мягким голосом: «Уважа-
емый господин, нет необходимости давать низ-
менное толкование стиху, если его истинное зна-
чение прямо и восхитительно».



32

Эволюция теизма

«Тогда позволь нам услышать твое объясне-
ние которое столь восхитительно!» — прокричал 
Ядава. Рамануджа встал и с великим смирением 
изложил значение стиха: «Глаза Верховного Го-
спода прекрасны как лотос, расцветший в лучах 
солнца».

«Понятно, — сказал Ядава. — Тебя послушаешь, 
так можно подумать, что на самом деле существует 
какая-то Верховная Личность. Причина твоей дерзо-
сти — в твоем ребяческом невежестве. Ты не усвоил 
уроков. Тебе следует помнить, что Господь не имеет 
ни формы, ни имени, ни атрибутов. Это учение вели-
кого Шанкары. И впредь не озвучивай свои глупые 
измышления!» Слова Ядавы глубоко ранили Рама-
нуджу, но из уважения к учителю он промолчал.

Через несколько дней произошел вто-
рой неприятный случай. Объясняя стих из 
«Тайттирия-упанишады», начинающийся с сатй-
ам джнанам анантам брахма, Ядава сказал, что 
Брахман — это разум, истина и бесконечность. Ус-
лышав толкование, Рамануджа вежливо добавил: 
«Брахман наделен качествами разума, истины и 
бесконечности — это означает, что Он не покрыт 
невежеством, как обычные живые существа, Он 
ни при каких обстоятельствах не является лож-
ным, и Его энергия безгранична, а не ограничена. 
Верховный Брахман — вместилище всех хороших 
качеств, но Он превосходит эти качества, как сол-
нечная сфера превосходит солнечный свет».



Часть третья — Рамануджа

33

Умственное волнение, которое охватило Яда-
ву, заставило его голос задрожать. «Ты глупый 
юнец! — вспыхнул он. — Твои выводы идут враз-
рез с заключениями Шанкары или любого друго-
го из предыдущих учителей. Если ты собираешь-
ся упорствовать в своих бесполезных разговорах о 
личностном Боге, зачем вообще приходить сюда? 
Чтобы просто тратить мое время? Почему бы тебе 
не открыть собственную школу и не преподавать 
там то, что тебе нравится? А теперь немедленно 
убирайся из моего класса».

Рамануджа тихо поднялся с места и вышел из 
комнаты. Ядаву же стали одолевать мысли: «Этот 
Рамануджа не обычный мальчишка. Если он от-
кроет собственную школу, философия преданно-
сти может стать угрозой для философии недвой-
ственности. Ради сохранения нашего учения этот 
глупец должен быть убит».

Вскоре Рамануджа действительно открыл не-
большую школу в своем доме, и очень скоро к нему 
стали приходить многие люди, чтобы послушать 
беседы на темы преданности. Лекции Рамануджи 
были полностью теистическими. Он отверг идею 
о том, что джива, живое существо, может быть 
равной Верховному Брахману, или стать Богом, 
как постулировал Шанкара. Рамануджа учил, что 
живое существо — это частица Бога, и поэтому его 
положение — служить целому. Он говорил: как 
рука является частью тела и, следовательно, слу-



34

Эволюция теизма

гой тела, так и живое существо является частью 
Верховного Господа, Личности Бога, и поэтому его 
изначальное положение — служить Ему.

Философия Рамануджи стала известна как 
вишишта-адвайта, или специфическая недвой-
ственность. В соответствии с ней считается, что 
живое существо качественно едино с Верховным 
Господом, но отлично от Него в количественном 
отношении. Утверждение Рамануджи заключа-
лось в следующем: количественное различие оз-
начает, что частицы Верховной Личности Бога за-
висят от Него и не могут Им стать.

Философия Шанкары утверждала, что всё есть 
Брахман, а сам Брахман абсолютно однороден, не-
дифференцирован и лишен личности; индивидуаль-
ность возникла только из-за иллюзии, или майи. Но 
Рамануджа категорически противился этой концеп-
ции. Его философия утверждала, что не существует 
знания об объекте без качеств; знание обязательно 
указывает на объект, обладающий определенными 
характеристиками. Рамануджа никогда не соглашал-
ся с тем, что высшую истину представляет собой не 
имеющий атрибутов, недифференцированный Брах-
ман, но скорее принимал Брахман, который являет-
ся атрибутом высшей реальности, Самого Бога. Он 
рассудил, что, поскольку живые существа являются 
индивидуальными личностями, Верховный Господь 
также является личностью — Высшей Личностью.



Часть третья — Рамануджа

35

Рамануджа далее рассуждал, что если иллю-
зия смогла скрыть личность Бога, то она занима-
ет более высокое положение, чем Он. Поэтому ача-
рья утверждал, что мы — вечно индивидуальные 
личности, а Верховный Господь — это вечная Вер-
ховная Личность, но из-за нашей конечной приро-
ды мы иногда подвержены иллюзии.

Рамануджа также принял теорию трансфор-
мации, отвергнутую Шанкарой. Согласно Шанка-
ре, материальный мир ложен; его не существует. 
Рамануджа, напротив, говорил, что материаль-
ный мир — это энергия Бога, и субъективная ре-
альность не претерпевает никаких изменений 
в процессе материального проявления, подобно 
тому как певец, создающий песню своей собствен-
ной энергией, не преуменьшается из-за ее созда-
ния, скорее, наоборот, становится более популяр-
ным.

В системе философии вишишта-адвайты ни 
материальный мир, ни живые существа не рас-
сматриваются как независимые от Верховной 
Личности. Живые существа представляют собой 
иное проявление Бога, поскольку наделены сво-
бодой волей, а материальная энергия подвластна 
Верховному Господу непосредственным образом. 
Свобода воли живого существа — важнейший 
фактор, поскольку она считается основным прин-
ципом взаимоотношений между Богом и живым 
существом.



36

Эволюция теизма

Рамануджа представил отношения живых 
существ с Богом как отношения вечного служе-
ния. Согласно Раманудже, когда живые существа 
освобождаются от иллюзий, порождаемых мате-
риальной энергией, с помощью метода предан-
ности и естественной любви к Богу, как это про-
исходит в отношениях между любящим слугой и 
его господином, тогда душа попадает на духовное 
небо, известное как Вайкунтха. Достигнув мира 
Вайкунтхи, душа начинает вечное служение Вер-
ховной Личности, Нараяне (Вишну). Рамануджа 
каждодневно передавал это возвышенное посла-
ние своим слушателям.

Видя растущую популярность Рамануджи 
и влияние, которое он имел на жителей Канчи, 
гордый и высокомерный Ядава Пракаш лишился 
покоя. Собрав у себя верных учеников, Ядава за-
кричал: «Наглый Рамануджа — отступник! Он ме-
шает обществу и угрожает нашим доктринам не-
двойственности. Я не вижу другого выхода, кроме 
как уничтожить этого негодяя. Что вы скажете?» 
Ученики Ядавы были полностью согласны со сво-
им учителем, поскольку тоже завидовали Рама-
нудже. Итак, заговорщики решили его убить.

Под предлогом поклонения священной реке 
Ганге Ядава и его ученики подготовили паломни-
чество в Бенарес и спросили Рамануджу, не жела-
ет он ли к ним присоединиться. Не подозревая о 
коварном замысле, тот принял приглашение. Ког-



Часть третья — Рамануджа

37

да паломники собрались было двинуться в путь, 
Рамануджа позвал своего двоюродного брата Го-
винду сопровождать его. На четвертый день пу-
тешествия Говинда вошел в доверие к некоторым 
младшим ученикам Ядавы, и они проговорились 
ему о намерении убить Рамануджу.

Потрясенный злым умыслом Ядавы и его последо-
вателей, Говинда отвел брата в сторонку и сообщил о 
нависшей опасности. Он попросил Рамануджу бежать 
в лес, пока не стало слишком поздно.

Затем Говинда вернулся в лагерь и поведал 
остальным драматическую историю. Он расска-
зал, как они с Рамануджей собирали в лесу дикие 
ягоды, и вдруг на них напал тигр. Говинде уда-
лось спастись, а Рамануджу дикий зверь утащил в 
джунгли. Ядава с учениками изобразили на лице 
печаль, но внутри чувствовали злорадное торже-
ство: Рамануджа ушел из их жизни навсегда. По 
крайней мере, они так думали.

Блуждая по сельской местности в попытках 
найти дорогу домой, Рамануджа набрел на коло-
дец. Оттуда мужчина и женщина черпали воду, 
чтобы отнести ее к себе в деревню. Они дали Рама-
нудже чашку воды утолить жажду. Испив, он лег 
отдохнуть и погрузился в дремоту. Ему присни-
лось, что, гуляя по лесу, он увидел воплощение 
Бога, Рамачандру и Его супругу Ситадеви, которые 
показали ему дорогу в его деревню.



38

Эволюция теизма

Когда Рамануджа пробудился ото сна, 
мужчины и женщины у колодца уже не было. 
Оглядевшись, он обнаружил, что находится на 
окраине Канчи. Как он туда попал, осталось для 
него загадкой.

По возвращении Рамануджа приступил к по-
вседневным делам и никому не рассказывал, что 
его жизнь подверглась смертельной опасности.

Прошло несколько месяцев. Ядава с ученика-
ми наконец завершили паломничество и возвра-
тились обратно. Увидев, что Рамануджа по-преж-
нему жив и руководит своей школой, они впали 
в замешательство. Опасаясь, что сельчане раскро-
ют их умысел, заговорщики отказались от своего 
намерения совершить убийство.

Слава будущего основателя сампрадаи про-
должала разноситься повсеместно. Однажды, 
когда Рамануджа сидел в уединении в своей 
учительской комнате, почтенный святой по 
имени Ямуначарья подошел к его двери за пода-
янием. Со всей любезностью Рамануджа принял 
святого в своем доме. Он узнал, что Ямуна был 
из Шри Рангама, знаменитого храма Вишну. В 
ходе беседы Рамануджа вскоре понял, что тот 
был истинным духовным учителем в науке пре-
данности. Охваченный экстазом и ликованием, 
Рамануджа пал к его ногам и попросил принять 
его в ученики.



Часть третья — Рамануджа

39

Ямуна тотчас поднял Рамануджу и, обняв с 
глубокой любовью, молвил: «Дитя мое, сегодня 
я благословлен тем, что вижу твою преданность 
Богу. Желаю тебе прожить долгую и плодотворную 
жизнь, отмеченную неизменным стремлением 
служить Нараяне, Личности Бога». Затем Рамануд-
жа обошел вокруг своего гуру, чтобы призвать бла-
го, и Ямуна отправился в Шри Рангам.

Теперь, более чем когда-либо, Рамануджа с си-
лой и уверенностью проповедовал доктрину пре-
данности. Он был настолько убедителен в своем 
выступлении, что даже Ядава Пракаш и его после-
дователи сдались и стали его учениками.

Однажды из Шри Рангама явился посланник 
и сообщил Раманудже, что его гуру болен и нахо-
дится на пороге смерти. Рамануджа немедленно 
отправился в Шри Рангам, но не смог добраться 
туда вовремя. Незадолго до прибытия Рамануджи 
Ямуна покинул свое тело и вошел в блаженное 
царство Вайкунтхи.

Перейдя реку Кавери, Рамануджа достиг 
острова, на котором располагался храм Шри Ран-
гама, и направился прямо к тому месту, где лежал 
гуру. Окруженный толпой учеников, Ямуна с за-
крытыми глазами, вытянув руки вдоль тулови-
ща, покоился на кровати, а его лицо сияло, как 
будто он был погружен в мысли о безграничной 
красоте.



40

Эволюция теизма

На мгновение все внимание сосредоточилось 
на Раманудже, когда он вошел в комнату и сел ря-
дом с гуру. Слезы любви наполнили его глаза и по-
текли по щекам, мучительная разлука со своим 
учителем захлестнула сердце. Левая рука Ямуны 
находилась в йогическом жесте умиротворения, 
с тремя вытянутыми пальцами и соединенными 
кончиками большого и указательного. Однако 
правая лежала сбоку и была сжата в кулак. Учени-
ки немало изумились положению правой руки, и 
никто не понимал, что это значит.

Пока все с удивлением взирали на необычный 
жест учителя, Рамануджа нарушил молчание, зая-
вив: «У нашего гуру, уважаемого Ямуначарьи, есть три 
желания, которые он хочет исполнить. Я буду защи-
щать обманутых имперсонализмом людей, даровав 
им нектар преданности лотосным стопам Нараяны». 
После этих слов один из пальцев правой руки Ямуны 
разогнулся. Затем Рамануджа произнес: «Ради обще-
ственного благополучия я подготовлю коммента-
рий к «Веданта-сутре», который утвердит Верховную 
Личность как высшую реальность». Тут распрямил-
ся второй палец, а Рамануджа продолжил: «И чтобы 
почтить Парашару Муни, который в древние времена 
установил отношения между дживами, живыми су-
ществами, и ишварой, Верховной Личностью, я назову 
одного из моих учеников, который очень образован и 
предан, в его честь». Рамануджа умолк, а у Ямуны на 
правой руке выпрямился третий палец.



Часть третья — Рамануджа

41

Присутствующие были поражены, увидев 
чудо, и после этого случая приняли Рамануджу 
как своего предводителя и наставника. Рамануд-
жа прожил в Шри Рангаме до конца своих дней и 
со временем исполнил все три обета.

Хотя Рамануджа провел много лет в роли 
успешного домохозяина, ему было суждено обре-
сти путь отречения. В итоге он принял саннья-
су: вошел в храм, помолился перед Божеством и 
попросил стать полностью занятым служением 
Богу. Отныне Рамануджа ставил на лоб тилаку, 
символ Нараяны, одевался в шафрановую ткань и 
носил посох отшельника, состоящий из трех свя-
занных между собой жердей, которые символизи-
ровали служение Богу телом, умом и словами.

Рамануджа был так могуществен, что филосо-
фам адвайта-веданты вскоре стало трудно сохра-
нять свое положение в каком-либо царстве. Ра-
мануджа настолько прочно утвердил принципы 
преданности, что никто не мог ему противиться. 
Многие великие и образованные ученые прихо-
дили послушать его выступления и становились 
его учениками.

Чувствуя, что возрастающая популярность 
преданности Богу противостоит философии им-
персонализма, несогласные с таким положением 
вещей обыватели отправились к царю Чола-Кри-
микантхе в Канчи. Смиренно склонившись пе-



42

Эволюция теизма

ред повелителем, который и сам был имперсо-
налистом, визитеры попросили его что-нибудь 
предпринять, чтобы остановить деятельность 
Рамануджи. После некоторого обсуждения было 
решено, что владыка пригласит его во дворец 
принять участие в философских дебатах. И по-
сланники царя выдвинулись в Шри Рангам за Ра-
мануджей. Правитель замыслил обратить его 
— силой, если будет необходимо. Он думал, что, 
как только Рамануджа будет обращен в его идео-
логию, народ в государстве вернется в лоно фило-
софии Шанкары.

После встречи с посланниками в Шри Ранга-
ме Рамануджа был готов отправиться в Канчи. 
Но Куреша, его мудрый ученик, не доверял наме-
рениям царя и умолял гуру позволить ему пойти 
вместо него. Куреша настаивал, и Рамануджа был 
вынужден согласиться. Затем ученик обрядился в 
шафрановые одежды своего гуру и предстал перед 
посланниками с посохом в руке. Думая, что Куре-
ша — это Рамануджа, они отправились в Канчи. 
Тем временем Рамануджа, облаченный в белые 
одежды, остался.

Когда ученик пришел во дворец, царь почти-
тельно встретил его, приняв за Рамануджу. Но 
позже, когда Куреша, несмотря на запугивания, 
отказался подчиняться воле царя, тот в безум-
ной ярости приказал слугам взять его под стра-
жу и выжечь ему глаза. Солдаты отвели Курешу в 



Часть третья — Рамануджа

43

темницу и, ослепив, вывезли в лес и бросили. На 
протяжении всех мучений ученик Рамануджи не 
проронил ни слова. Он нашел в себе силы терпеть, 
зная, что гуру находится в безопасности.

Потом добрые люди, узнавшие о злодеянии 
царя и потрясенные этим, помогли Куреше воссо-
единиться со своим гуру в Шри Рангаме. А всего 
через несколько дней после этого тяжкого престу-
пления против Куреши царь Кримикантха был 
поражен неизлечимой болезнью и умер ужасной 
смертью.

В Шри Рангаме Рамануджа подвел Курешу 
к Божеству Нараяны и горячими молитвами 
стал просить Его вернуть тому зрение. «О Bла-
стелин вселенной, Ты—защитник и доброжела-
тель Своих преданных. Будь милостив и восста-
нови глаза Куреши, который безропотно принес 
величайшую жертву». В это мгновение Куреша 
почувствовал легкий ветерок, пробежавший по 
лбу, и тотчас прозрел.

Рамануджа продолжал жить в Шри Рангаме 
вплоть до 120-летнего возраста, служа Нараяне 
и давая просветление любому, кто к нему прихо-
дил. Однажды, поклоняясь Божеству, он молился: 
«Дорогой Господь, все, что я мог сделать, чтобы со-
хранить сущность Вед, возвысить падшие души и 
утвердить прибежище Твоих лотосных стоп как 
высшую цель жизни, я исполнил. Теперь мое тело 



44

Эволюция теизма

устало после многих лет в этом смертном мире. 
Милостиво позволь мне покинуть его и войти в 
Твою высшую обитель».

После этой молитвы Рамануджа вернулся в 
собрание учеников и объявил о желании уйти из 
этого мира. Повергнутые в океан горя, ученики об-
хватили стопы гуру и стали просить его остаться 
с ними. «Нам невыносимо представить, что Bаш 
божественный облик, который является образцом 
высшей чистоты, обителью добра, прекращением 
несчастий и источником безграничной радости, 
исчезнет. Из жалости к своим детям, пожалуйста, 
останьтесь с нами еще немного».

Рамануджа пробыл на Земле еще три дня. 
Чтобы успокоить страдающие сердца, он дал по-
следние наставления тем, кто был ему наиболее 
близок и дорог. «Всегда оставайтесь в обществе и 
служите тем душам, которые преданны Богу, так 
же, как вы служили бы своему собственному ду-
ховному наставнику. Верьте в учение Вед и слова 
великих святых. Ни при каких обстоятельствах 
не становитесь рабами своих чувств, но всегда 
стремитесь победить трех великих врагов самоо-
сознания: похоть, гнев и жадность. Поклоняйтесь 
Нараяне и находите удовольствие в произнесении 
святых имен Бога как своем единственном прибе-
жище. Искренне служите преданным Бога; слу-
жением великим преданным достигается высшее 
служение, и человек быстро обретает высшую ми-



лость. Помня об этом, вы будете счастливо жить в 
этом мире ради достижения следующего».

С этими прощальными словами Рамануджа, 
положив голову на колени Говинды и сосредото-
чив ум в духовном трансе, оставил смертное тело 
и вошел в царство Вайкунтхи.

Рамануджа действительно был великим тео-
логом, жизнь и учение которого оказали продол-
жительное влияние на развитие теистической 
мысли в Индии. Представление Рамануджи о Боге 
как абсолютной сущности, наделенной качества-
ми Высшей Личности, — и то, что он проложил 
путь в зарождении преданности Богу, — открыло 
дверь для будущих теистических реформаторов, 
которые со временем полностью раскроют наи-
высший потенциал души в любовных отношени-
ях между Богом и Его вечными слугами.

«Я принимаю прибежище у стоп Шри 
Рамануджи, нашего достопочтенного 
учителя, который в темную ночь без-
личного представления о божественно-
сти нес факел знания и таким образом 
осветил путь к преданности Верховной 
Личности Бога».





47

Часть четвертая

Мадхвачарья

Преданность как средство и цель

Шрипад Мадхвачарья родился в 1238 году в 
Паджака-кшетре, маленькой деревушке, располо-
женной примерно в восьми километрах к юго-вос-
току от Удупи, небольшого городка на западном 
побережье Южной Индии. Философия и труды 
Мадхвачарьи сделали его одним из величайших 
духовных наставников Индии. Его учение было 
полностью теистическим. Будда философским об-
разом освободил находившиеся в заточении умы 
индийцев, которые исполняли ритуалы покло-
нения, но при этом упускали из виду основной 
смысл Вед. Много лет спустя Шанкара восстано-
вил Веды как литературный стандарт духовного 
знания. В то время как Будда предпочел не ком-
ментировать существование Бога, Шанкара через 
ссылки на Веды обосновал теорию адвайта-ведан-
ты (недвойственности), превознося просветление 
и неопределенное представление о Боге, о ком он, 
однако, лично говорил, показывая свою собствен-
ную внутреннюю склонность к преданности. Поз-
же Рамануджа выявил сдвиг в философской па-
радигме теистического понимания Вед, раскрыв 



48

Эволюция теизма

личностный аспект Бога. Мадхва исторически 
следовал Раманудже, и его теистическое толкова-
ние ведических знаний недвусмысленно подчер-
кивало то, что ускользнуло от Рамануджи, — пре-
данность как средство и как цель осознания Бога.

Мадхва путешествовал вдоль и поперек по  
всей Индии, посещал священные места и при ка-
ждой возможности излагал свое учение. Он был 
плодовитым писателем, а также великим святым. 
Мадхва составил комментарии к «Веданта-сутре», 
«Бхагавад-гите», «Шримад-Бхагаватам» и «Махаб-
харате». Он также установил строгие стандарты 
храмовых ритуалов в Удупи, которые поддержи-
ваются до сих пор.

Родители Мадхвы изначально жили в Кади-
яли, небольшом поселении близ Удупи. Опеча-
ленные потерей двух сыновей, они переехали в 
деревню Паджака-кшетра. Каждый день супру-
ги ходили оттуда в Удупи и молились Божеству 
благословить их на рождение выдающегося сына. 
Они исполняли эту аскезу двенадцать лет. Как-то 
во время храмового праздника один из священни-
ков поднялся на возвышение и объявил, что скоро 
на Земле родится бог ветра Ваю и совершит мно-
жество сверхъестественных деяний. Вскоре после 
этого пророчество исполнилось: супруги были 
благословлены потомком мужского пола, которо-
го назвали Васудевой, позже ставшим известным 
как Мадхвачарья.



Часть четвертая — Мадхвачарья

49

Несколько раз Васудева давал понять, что 
он не обычный ребенок. Однажды его отец, Мад-
хьягеха, набрал долгов. Настойчивый заимода-
вец пришел в дом и сел на пороге, объявив, что 
возымел намерение поститься, пока долг не будет 
погашен. Видя беспокойство отца, Васудева ре-
шил спасти положение. Он завел заимодавца за 
резервуар для воды под большим тамариндовым 
деревом, взял пригоршню семян тамаринда и на-
сыпал их ему в руки. Тот сначала подумал, что ре-
бенок просто играет, но, снова посмотрев на свои 
ладони, увидел, что семена превратились в золо-
тые монеты, которых было ровно столько, чтобы 
погасить долг.

Хотя Васудева и был удивительным сыном, 
его отец из родительской привязанности хотел 
дать ему образование. Поэтому он провел акшара 
абхйасам, церемонию, которая предваряет обуче-
ние ребенка.

Как-то раз, вскоре после начала занятий, Ва-
судева получил возможность проверить свои 
знания. В соседней деревне Наямпалли брахман 
по имени Шива читал лекции по Пуранам, и ро-
дители Васудевы взяли с собой маленького сына, 
чтобы он присутствовал на собрании. Обнару-
жилось сложное место, и брахман запнулся, не в 
силах внятно растолковать значение текста. Он 
всё же стал пытаться, но внезапно, к изумлению 



50

Эволюция теизма

собравшихся, заговорил юный сын Мадхьягехи и 
раскрыл истинный смысл этого афоризма.

Вскоре Васудева стал известен не только свои-
ми выдающимися мыслительными способностя-
ми, но и недюжинной телесной силой. Каждый 
день по дороге из школы мальчик посещал храм 
Дурги на вершине холма Виманагири. Однажды 
примерно в километре от дома на него напала ги-
гантская змея. Говорят, змея была ни кем иным, 
как воплощением великого Манимана, демона, 
упомянутого в «Махабхарате». Ядовитая гадина 
пыталась убить ребенка, но тот раздавил ее могу-
чим пальцем ноги. Отметка на том самом месте, 
где Мадхвачарья убил демона, сохранилась до сих 
пор.

Пока Васудева расправлялся с Маниманом, 
его мать стала волноваться о безопасности свое-
го чада. Прочитав ее мысли, Васудева прыгнул с 
подножия холма на расстояние около семисот ме-
тров прямо к стопам матери. Каменистая почва, 
на которую он приземлился с огромной силой, 
раздалась, оставив отпечатки его лотосных стоп. 
Эти следы и по сей день можно увидеть — они хра-
нятся в храме Удупи.

Закончив изучение санскрита в возрасте 
одиннадцати лет, Васудева отправился на пои-
ски гуру, который посвятил бы его в отреченный 
уклад жизни, санньясу. Уже в пятилетнем воз-



Часть четвертая — Мадхвачарья

51

расте мальчик получил посвящение в брахма-
нический (жреческий) орден. Именно в Удупи 
он нашел Ачьюта-Прекшу, монаха-адвайтина. Он 
приблизился к Ачьюта-Прекше с большим уваже-
нием и получил его благословение. Живя под его 
руководством, он стал послушным учеником. Тем 
временем дома Мадхьягеха тревожился о продол-
жительном отсутствии сына.

Отец Васудевы решил отправиться на поиски 
любимого дитя в Удупи. Там он нашел его в мона-
стыре Ачьюта-Прекши. Узнав о намерениях маль-
чика, Мадхьягеха стал уговаривать его вернуться 
домой, но все усилия оказались напрасными. И 
отец скрепя сердце возвратился один. Он сообщил 
жене об итоге разговора, что повергло ее в глубо-
кое смятение. Она убедила Мадхьягеху снова от-
правиться к любимому сыну и сделать все воз-
можное, чтобы вернуть его обратно.

Мадхьягеха опять пошел в ашрам и узнал, 
что Ачьюта-Прекша вместе с учениками и други-
ми паломниками отправился по великим святым 
местам Южной Индии. Мадхьягеха сразу же дви-
нулся следом. Перейдя реку Нетраватхи, к югу от 
Удупи, он обнаружил своего отпрыска в деревне 
Каюру в ашраме Кутхьядхи и в очередной раз по-
просил его вернуться домой. Они принялись об-
суждать этот вопрос, но мальчик оставался тверд 
в своем намерении. Тогда отец не на шутку рас-
сердился и пригрозил убить себя, если тот примет 



52

Эволюция теизма

санньясу. Видя такое беспокойство отца, Васудева 
обещал, что будет ждать позволения матери и 
даже с ее согласия не вступит в отреченный уклад 
жизни до тех пор, пока она не даст рождение еще 
одному сыну.

По достижении шестнадцати лет у Васудевы 
появился брат. И с разрешения родителей был 
выбран благоприятный день, в который юноша 
принял отреченный уклад жизни в храме Анан-
тасана в Удупи. Между гуру и учеником возник-
ли интересные отношения: в то время как Ачью-
та-Прекша был стойким последователем линии 
преемственности Шанкары, Мадхве было сужде-
но начать свою собственную линию, пролив но-
вый свет на пока не в полной мере разработанные 
выводы Шанкары из священных писаний.

Мадхва во многом отличался от Шанкары. 
Он, как и Рамануджа, утверждал, что Шанкара 
не придавал особого значения главному афориз-
му Вед, пранава омкаре. Вместо этого, по мнению 
Мадхвы, Шанкара отвлекался на второстепенные 
изречения, такие как тат твам аси. Вот почему, 
согласно Мадхве, учение Шанкары представля-
ет собой лишь фрагмент того, на что указывают 
Веды, а не полную картину.

Шанкара до такой степени настаивал на един-
стве, или идентичности, всех вещей, что в его 
видении окончательной реальности все «вещи», 



Часть четвертая — Мадхвачарья

53

или отдельность как таковая, переставали су-
ществовать. Мадхва, в свою очередь, держался 
концепции пяти абсолютных и вечных отличий 
между Богом, индивидуальной душой и матери-
ей: разницы между Богом и бесконечно малыми 
душами, между Богом и неодушевленным миром 
материи, между одной бесконечно малой душой и 
другой, между бесконечно малой душой и матери-
ей и между одним неодушевленным предметом и 
другим.

Мадхва также признавал абсолютное един-
ство в каждом из пяти только что описанных 
вечных различий. И Бог, и бесконечно малая 
душа идентичны в том смысле, что они обладают 
сознанием и связаны друг с другом, как целое с 
частью. Бог и материя связаны между собой, по-
скольку последняя требует первого для своего соз-
дания и поддержания. Бесконечно малые души 
тождественны Богу потому, что являются Его ча-
стицами, подвластны Ему и обладают сознанием. 
Душа и материя одинаковы в том смысле, что обе 
подчиняются Сверхдуше, а неодушевленные объ-
екты идентичны потому, что каждый зависит от 
Бога, который связывает их в упорядоченную си-
стему.

Философия Мадхвы, двайта (дуализм), под-
черкивает вечное различие между живым су-
ществом и Богом. В этом смысле его философия 
прямо противоположна доктрине адвайты (не-



54

Эволюция теизма

двойственности) Шанкарачарьи. Однако важно 
отметить, что и Мадхва, и Шанкара согласны с 
тем, что двойственность, возникающая из-за чув-
ственного восприятия, иллюзорна. Дуализм Мад-
хвы — это трансцендентная точка зрения, и для 
того, чтобы прийти к этому восприятию, нужно 
позволить ложному эго умереть, а истинному эго 
(индивидуальной идентичности) преуспеть в 
бескорыстном служении Богу.

Мадхва ввел понятие вишеша, чтобы согла-
совать тождественность Бога со множеством Его 
качеств и атрибутов. Мы не замечаем разницы 
между листом бумаги и его белизной, но в то же 
время распознаем особенность (вишеша), а имен-
но, белизну листа. Данной аналогии соответству-
ет утверждение Мадхвы: более пристальный 
взгляд на Брахман (сознание, высшую реальность) 
открывает, что Бог существует в гармоничном 
разнообразии. Это — теистическая концепция, в 
отличие от монистических тенденций Шанкары, 
поскольку бесконечно малая душа остается инди-
видуумом, занятым божественным служением 
Господу. В то же время все сущее рассматривается 
как органичное целое.

В ходе философских дискуссий Пурнапраджна, 
как тогда называли Мадхву, регулярно указывал на 
многочисленные недостатки адвайта-интерпрета-
ции «Веданта-сутры». Это заметил его гуру. Понимая, 
что его ученик очень могуществен и в ближайшем 



Часть четвертая — Мадхвачарья

55

будущем станет великим учителем, Ачьюта-Прекша 
сделал его главой отдельного монастыря и дал ему 
имя Ананда-Тиртха.

Едва разнеслась новость о том, что Анан-
да-Тиртха стал новым духовным вождем, многие 
пандиты устремились в Удупи, чтобы устроить 
дебаты, как это было принято в те времена, и одер-
жать над ним победу. Тогда в южной части Кана-
ры проживало много буддистов и джайнов. Вели-
чайший ученый буддистов Буддхи-Сагара бросил 
вызов Пурнапраджне, но потерпел поражение. 
Его признали побежденным, когда он бежал но-
чью после однодневных дебатов. Эта победа при-
влекла к Мадхве значительное внимание. 

Несмотря на то, что гуру Мадхвачарьи был 
стойким адвайтином, с самого начала он нахо-
дился под впечатлением очевидно неопровержи-
мых аргументов постоянно готового к диспутам 
Мадхвы. Таким образом, он призвал Мадхвача-
рью написать свой собственный комментарий к 
«Веданта-сутре». Мадхва принял его повеление. 
(Считается, что любая философская система мыс-
ли, относящаяся к ведической литературе, долж-
на быть основана на комментарии к «Веданта-су-
тре».)

Много времени Мадхвачарья проводил в фи-
лософских дискуссиях с видными философскими 
школами, преобладавшими тогда в Индии. Он 



56

Эволюция теизма

вел обсуждения с представителями как ведиче-
ской традиции, так и других, таких как буддизм и 
джайнизм, которые не принимают Веды за эталон 
богооткровенного знания в литературной форме. 
У тех, кто не придерживается ведической тради-
ции, конечно же, была собственная эталонная ли-
тературная основа, на которой базировались их 
доктрины. В дискуссиях с этими философскими 
оппонентами Мадхва применял поразительную 
логику, — подобную которой можно найти в «Ве-
данта-сутре», — с ошеломляющим успехом. Ког-
да же он проводил дискуссии с представителями 
ведической традиции, то строил свои тезисы на 
шлоках непосредственно из «Веданта-сутры», ко-
торая до сих пор считается в Индии зенитом логи-
ки и рассуждений (ньяя-шастра).

В рамках ведической традиции Веды, Упани-
шады и их дополнительные следствия, такие как 
Пураны, считаются во многом похожими на свод 
законов в нашей современной правовой системе. 
Когда два юриста-оппонента находятся в суде, 
они стараются точно установить, каково приме-
нение закона в каждом конкретном случае. Они 
оба пытаются обосновать свою правоту, цитируя 
стандартные положения закона, а также приводя 
в пример судебные дела, которые содержат сведе-
ния о том, как закон применялся в аналогичных 
случаях. Веды и их дополнительные следствия 
можно сравнить с юридическим кодексом и су-
дебными делами. Таким образом, когда мы гово-



Часть четвертая — Мадхвачарья

57

рим о философских дебатах Мадхвы, то имеем в 
виду дебаты, во многом похожие на те, которые се-
годня устраивают юристы, или, точнее, предста-
вители науки, ученые, — из-за характера темати-
ки. Участники дискуссии обсуждали реальность 
и ее природу во всех состояниях восприятия, и ка-
ждая сторона теоретически была готова, в случае 
поражения, отказаться от своей предыдущей кон-
цепции и принять победителя в качестве своего 
духовного наставника.

Прежде чем создать комментарий к «Ведан-
та-сутре», Мадхва несколько лет путешествовал. 
Именно в этот период он понял, что должен напи-
сать комментарий к «Бхагавад-гите». Во время его 
написания он решил отправиться в Гималаи, что-
бы выразить почтение Ведавьясе (который, как 
говорят, является изначальным автором ведиче-
ской литературы и все еще живет в Гималаях) и 
получить от него благословения для своей новой 
философской системы преданности (сампрадаи). В 
сопровождении своего ученика Сатья-Тиртхи он 
прибыл в Бадари и остановился в ашраме Ананды, 
чтобы подготовиться к заключительной части 
путешествия.

В ту ночь Мадхва собирался представить 
свой законченный комментарий к «Гите» в каче-
стве подношения Божеству. Но едва он прочитал 
первую строчку, как из Божества раздался не-
бесный голос и попросил Мадхву внести неболь-



58

Эволюция теизма

шое исправление. В месте, где Мадхва написал: 
«Я объясню значение «Гиты» в соответствии со 
своими умениями», Божество заметило: «Ты спо-
собен объяснить значение и полностью, но твоя 
задача — лишь коснуться объяснения, сообразно 
возможности твоих учеников его понять». Таким 
образом, было указано, что теистический смысл 
«Гиты» целиком раскроет другой великий учи-
тель, который явится в будущем.

Затем Мадхва почувствовал желание отпра-
виться в путешествие в высокие Гималаи, в скры-
тый Бадринатх, или место Вьясы. Он подготовился 
к паломничеству, соблюдая сорокавосьмидневный 
пост и безмолвную медитацию. Накануне отъезда он 
написал ученикам: «Место сие свято. Вишну — Вер-
ховный Господь. Мое слово предназначено для всеоб-
щего блага. Я ухожу, чтобы выразить почтение Вьясе. 
Я могу вернуться или не вернуться. Да благословит 
вас Бог». Завершив свое трудное путешествие, Мад-
хва медленно двинулся к священному месту, где Ве-
давьяса сидел в окружении риши. Там из уст Вьясы он 
получил благословение написать свой комментарий 
к «Веданта-сутре». Выполнив свою миссию, Мадхва 
вернулся в ашрам Ананды, где Сатья-Тиртха записал 
комментарий Мадхвы и приготовился к рассылке 
предварительных экземпляров.

Затем, путешествуя на восток, Мадхва до-
брался до реки Годавари (Восточно-Централь-
ная Индия). Там, на берегу, в городе Ганджам, он 



Часть четвертая — Мадхвачарья

59

встретил группу пандитов и провел философ-
ский диспут. Он одержал победу над буддистами, 
джайнами, чарваками (материалистами) и после-
дователями Шанкары. Он обратил двух великих 
пандитов, Шри Шобхану Бхатту и Шри Рама-Ша-
стри, которые стали его учениками и получили 
имена Падманабха-Тиртха и Нарахари-Тиртха 
соответственно. В сопровождении Шобханы Бхат-
ты и других учеников он вернулся в Удупи; его 
духовное положение было теперь неоспоримо и 
незыблемо. Он инициировал многих преданных 
и убедил тысячи людей принять прибежище в его 
философии двайта-вады.

Удупи должен был стать средоточием тран-
сцендентной онтологии двайта-вады Мадхвы. 
Именно в этом городе произошло одно из самых 
значительных событий в его жизни. Купаясь в 
море, Мадхва заметил терпящее бедствие торго-
вое судно. Оно не рискнуло причаливать из-за 
сильного ветра и село на мель на песчаной косе. 
Мадхва вышел на сушу и, размахивая одеждой, 
благополучно направил судно к берегу. Избежав 
опасности, капитан почувствовал себя обязанным 
Мадхве и выразил желание сделать ему подарок. 
Тот согласился и попросил большой кусок глины, 
совершенно незначительный, однако, по своей 
ценности. Но, к изумлению собравшихся, внутри 
глины оказалось большое Божество Кришны. Из-
вестие облетело весь город, и вскоре мурти было 
установлено в храме. Так школа Мадхвы прочно 



60

Эволюция теизма

утвердилась в Удупи, а этому Божеству многочис-
ленные последователи Мадхвачарьи поклоняют-
ся до сих пор.

Мадхва решил посетить Бадринатх во второй 
раз, что, по сути, нелегкая задача даже сегодня. 
Его путешествие увенчалось огромным успехом, 
и за ним закрепилась репутация великого учено-
го и преданного. По возвращении Мадхвы новости 
о его могуществе и авторитете достигли Шринге-
ри, штаб-квартиры последователей Шанкарача-
рьи. Действительно, основной темой Шрингери 
стала растущая слава и влияние Мадхвачарьи. 
Падма-Тиртха, глава местного ашрама, почув-
ствовал необходимость принять вызов; поэтому 
он и Пундарика Пури прибыли в Удупи, чтобы 
противостоять Мадхве в философской дискуссии. 
Поскольку Мадхвачарьа никогда не отказывался 
от возможности обсудить свою философию и дока-
зать ее превосходство, он согласился.

Для обсуждения выбрали текст из «Риг-веды». 
Пундарика Пури начал было высказывать свое мне-
ние о первом гимне, однако Мадхва бросил ему вы-
зов, задав вопросы, на которые тот не смог ответить. 
Падма-Тиртха попытался спасти ситуацию, но тоже 
потерпел унизительное поражение.

Ночью, движимые завистью, Падма-Тиртха и его 
люди выкрали библиотеку Мадхвы, состоящую из 
множества редких книг. Когда библиотекарь сообщил 



Часть четвертая — Мадхвачарья

61

Мадхве о происшествии, тот не теряя времени бросил-
ся в погоню и настиг похитителей примерно в тридца-
ти-сорока километрах к юго-востоку от Мангалора. По 
прибытии на место Мадхва послал гонца к Джаясимхе, 
царю той области. В ответ правитель сообщил Мадхве, 
что книги находятся у него: они, согласно древней веди-
ческой традиции, были поднесены ему в подарок Пад-
ма-Тиртхой в ночь полнолуния.

Итак, Мадхвачарья пошел на встречу с царем 
в город Вишнумангалам. Шествие было велико-
лепным. Толпы ликующих почитателей собра-
лись здесь, чтобы приветствовать знаменитого 
странствующего монаха. Музыканты играли бла-
гозвучные мелодии, брахманы воспевали ведиче-
ские мантры, а другие участники события, объе-
динившись во множество групп, пели имена Бога. 
Мадхвачарья шел посреди города медленным, ве-
личественным шагом, лицо его излучало свет, а 
тело сияло. Гирлянда из ароматных листьев ту-
ласи свисала у него с шеи и достигала колен. По-
читатели несли над его головой красивый жем-
чужно-белый шелковый зонтик, а с обеих сторон 
дороги скапливались огромные толпы желающих 
увидеть прославленного учителя.

Царь подъехал к процессии, чтобы засвиде-
тельствовать почтение. Он сошел с паланкина 
и склонился к лотосным стопам Мадхвы. Затем 
они вместе пешком отправились к храму, где 
был устроен великолепный прием, на котором 



62

Эволюция теизма

собрались жители двадцати пяти деревень, что-
бы поприветствовать ачарью. Он вместе с царем 
вошел в просторный зал, и все сели, чтобы вни-
мать чтению «Шримад-Бхагаватам» и коммента-
риям Мадхвы. Среди слушателей был человек ко-
лоссальной эрудиции, Пандит Тривикрамачарья. 
Готовый найти уязвимое место в объяснениях 
Мадхвы и бросить ему вызов, он, однако, не сумел 
воплотить свое намерение, поскольку толкова-
ния были настолько четкими и блестящими, что 
придраться к ним не представлялось возможным.

Вернув свою библиотеку в Вишнумангаламе, 
Мадхва уехал оттуда и расположил свой лагерь в 
Амаралае. Когда он читал лекции по своему ком-
ментарию к «Веданта-сутре», Тривикрамачарья 
бросил-таки ему вызов. Дело в том, что, пока кни-
ги находились в руках у похитителей, Тривикрама 
успел изучить комментарии Мадхвы и, таким обра-
зом, получил преимущество перед всеми прежни-
ми оппонентами великого ачарьи. Более того, Три-
викрама был настолько образован, что его знание 
санскрита позволяло ему передать через объясне-
ние любого текста то значение, которое соответство-
вало его намеченной цели. Однако по прошествии 
пятнадцати дней Мадхва в конце концов победил 
пандита, и Тривикрама стал его учеником.

Со временем Мадхвачарья основал восемь 
храмов в Удупи и назначил восемь своих лучших 
учеников главными жрецами, ответственными 



Часть четвертая — Мадхвачарья

63

за древние Божества. Он прожил семьдесят де-
вять лет и написал тридцать семь книг.

Был период, когда западные ученые считали 
его философию находящейся под влиянием хри-
стианства. Но нет ничего более далекого от прав-
ды. Мадхва ясно подтверждал свои тезисы дока-
зательствами из ведической литературы, и его 
учение правильнее рассматривать как развитие 
теистической мысли, заложенной Рамануджей.

Широко признается факт, что Мадхва был во-
площением индуистского полубога Ваю, который, 
как известно, отвечает за управление ветром. Идея о 
том, что он снизошел на землю с определенной мис-
сией и, следовательно, получил огромные полномо-
чия на совершение множества необычных деяний, 
вполне объясняет события, наполнявшие его жизнь. 
Удивительные поступки, требующие могучей силы, 
полеты в небе, два независимых случая с пением 
определенной мелодии, чтобы заставить семена про-
расти (как видим, растения реагируют на музыку, и 
доказано это было давным-давно), поедание четырех 
тысяч бананов и выпивание ста горшков молока за 
один прием, использование небольшого количества 
пищи, чтобы накормить сотни людей, встреча с Вья-
садевой в Бадринатхе и т. д. — вот лишь некоторые 
из чудесных подвигов Мадхвы. Многие другие здесь 
не упомянуты, потому что наша цель была иной: мы 
попытались подчеркнуть самый выдающийся вклад 
Мадхвачарьи в область философии и преданности, 



хотя формат книги не позволяет сделать и этого —  
представить его философский трактат двайта-вады 
сколько-нибудь подробно. Те, кто заинтересуется, мо-
гут сами ознакомиться с его учением в его трактате 
по «Веданта-сутре». Сравнительный анализ коммен-
тариев к Веданте Шанкары, Рамануджи и Мадхвы 
окажется очень полезным для искреннего исследова-
теля природы Абсолютной Истины, описанной в ве-
дической литературе.







67

Часть пятая

Шри Чайтанья Махапрабху

Великий учитель

С древних времен аскеты и святые люди Ин-
дии стремились понять Абсолютную Истину с 
помощью культуры духовного знания. Многие из 
этих святых и мудрецов посвятили жизнь аскезе и 
духовной деятельности. Некоторые из них пошли 
по стопам Будды, приняв путь ахимсы, ненаси-
лия, добиваясь нирваны как высшего достижения.

Позже в истории некоторые искатели Абсо-
лютной Истины, предпочитая отказаться от де-
ятельности, следовали адвайта-веданте Шанка-
рачарьи и с помощью практики контроля чувств 
сосредотачивали свой ум в медитации, соединяя 
индивидуальное эго с Брахманом, окончательным 
состоянием единства. На пути к трансцендентно-
му теизму последователи Рамануджи и Мадхвы, 
будучи поборниками метода преданности, счита-
ли наивысшей целью осознание себя как вечного 
слуги Бога. Все эти трансценденталисты достигли 
соответствующих стадий самоосознания и опыта 
благодаря постоянной и искренней решимости.



68

Эволюция теизма

Хотя Рамануджа и Мадхва положили начало 
теистическим школам мысли, основанным на Ве-
данте (в противоположность высшему монизму 
Шанкары), но только с приходом Шри Чайтаньи 
Махапрабху сфера ведантического теизма стала 
доступна миру духовных искателей. Махапрабху 
раскрыл сокровенные и возвышенные аспекты 
Абсолютной Истины, ачинтья-бхедабхеда-тат-
тву (одновременное непостижимое единство и 
различие) и прему (любовь к Богу).

Махапрабху явился в этот мир в Майяпуре, 
Навадвипа-дхаме, в Западной Бенгалии, 18 февра-
ля 1486 года в доме Джаганнатхи Мишры, ученого 
священника-брахмана из общины вайшнавов. Во 
время Его появления происходило лунное затме-
ние, и поэтому все добронравные жители Навад-
випа-дхамы отправились совершать омовение в 
Ганге. Люди были в приподнятом настроении и, 
по обычаю своего времени, купаясь, пели веди-
ческие мантры и имена Бога. Благодаря повторе-
нию мантр атмосфера наполнилась духовными 
вибрациями, и в этот счастливый час явился Ма-
хапрабху.

Биография Шри Чайтаньи была изложена 
учеными, историками и преданными. Согласно 
популярным источникам, Махапрабху был вели-
кой личностью. Он в расцвете молодости вступил 
в отреченный уклад жизни и привел Индию к 
возрождению преданности, суть которой заклю-



Часть пятая — Шри Чайтанья

69

чалась в воспевании святых имен Бога. Это, безус-
ловно, верно, но есть еще одна биография — в выс-
шей степени эзотерическая и духовная. Она дошла 
до нас через осознавшую себя душу, ту, которая не 
покрыта и не обусловлена материальным опы-
том, известным как майя. Осознавшая себя душа 
— это та, которая, получив непосредственный 
опыт Абсолютной Истины через божественное от-
кровение, способна разграничить материю и дух 
на благо общества в целом. Безусловно, осознав-
шая себя душа понимает натуру таких личностей, 
как Махапрабху, гораздо более глубоко, нежели 
ученые мужи и историки, потому что она выше 
недостатков майи, а именно иллюзии, обмана, 
ошибок и несовершенства чувств. Хотя академи-
ческие ученые правильно информировали нас об 
исторических событиях жизни Махапрабху, они 
не смогли раскрыть Его внутреннюю сущность, 
которая полностью трансцендентна и свободна от 
малейшего влияния материи.

Только используя внутренний, глубокий ана-
лиз, можно раскрыть тайну появления Махапраб-
ху в материальном мире, и именно на этом осно-
вано Его учение — учение, которое вполне можно 
считать высочайшей вершиной теизма. В рамках 
этой философской школы перспектива близких 
отношений с личностью Бога за пределами двой-
ственности мира времени и пространства призы-
вает предавшиеся души выражать свою любовь 
посредством деятельности, венцом которой ста-
нет вечная жизнь в восторженном экстазе.



70

Эволюция теизма

Классика бенгальской литературы, «Шри 
Чайтанья-чаритамрита», составленная в XVI веке 
осознавшей себя душой Кришнадасом Кавирад-
жем Госвами, раскрывает внутреннюю сущность 
Махапрабху, и все Его последователи согласны с 
мнением автора. В этой книге, опубликованной 
в Индии в 17 томах, автор описывает Махапрабху 
неотличным от summum bonum Абсолютной Ис-
тины, Верховного Господа, скрывающегося в этом 
воплощении под видом Своего преданного.

Кришнадас говорит: «То, что Упанишады опи-
сывают как безличный Брахман, есть не что иное, 
как сияние трансцендентного тела Махапрабху, а 
Сверхдуша в сердце каждого живого существа — 
не что иное, как Его всепроникающая часть. Он — 
парабрахман, Сам Кришна, исполненный шести 
достояний. Он — Абсолютная Истина, паратат-
тва, и никакая другая истина не превосходит Его 
и не равна Ему».

Кришнадас подчеркивает, что Махапрабху 
является личностным и полным проявлением Аб-
солютной Истины, и призывает своих читателей 
относиться к Нему надлежащим образом, чтобы 
подняться до постижения сокровенной природы 
Его жизни и заповедей.

Веды описывают четыре эпохи (юги), последней в 
непрерывном цикле которых является Кали-юга, желез-
ная (индустриально-технологическая) эпоха раздоров. 



Часть пятая — Шри Чайтанья

71

Для каждой эпохи существует аватара, которая обуча-
ет рекомендуемой духовной дисциплине (юга-дхарме) 
для этой конкретной эпохи. Согласно Кришнадасу, Ма-
хапрабху — это кали-юга-аватара, описанная в ведиче-
ской литературе.

кришна-варнам твисакришнам
сангопангастра-паршадам

йаджнаих санкиртана-прайаих
йаджанти хи су-медхасах

Люди, наделенные достаточным 
разумом, в век Кали будут поклонять-
ся Господу, которого сопровождают Его 
спутники, совершая санкиртана-ягью 
(«Шримад-Бхагаватам», 11.5.32).

Наивысшая концепция парабрахмана как Лич-
ности, дающая возможность вечной преданности, 
и положение Махапрабху в качестве этой трансцен-
дентной Личности имеет первостепенное значение 
для философии Гаудия-вайшнавов.

Появление Махапрабху в этом мире чувствен-
но воспринимаемых объектов является кульми-
нацией трансцендентной диалектики, присущей 
самой природе Верховной Личности. Парабрах-
ман — это раса, или сгусток блаженства. Облик 
такого блаженства — Шри Кришна. Этот облик ак-
тивен, динамичен, лучезарен, безустанно перете-
кает и постоянно растет. Он удивительно свеж и 



72

Эволюция теизма

сладостен — каждое мгновение переходит за пре-
делы самого себя на новые уровни сознания расы. 
В расе, или любви, также должна быть расика, спо-
собность ощущать трансцендентное блаженство. 
Таким образом, в Кришне единство расы и расики 
раскрывается и расцветает, превращаясь в двой-
ственность Кришны и Радхи. В этой двойственно-
сти Кришна — раса, высший объект наслаждения, 
а Радха — расика, величайшая наслаждающаяся 
расой. После достижения наивысшего состояния 
божественной любви, называемого према-вила-
са-виварта, в котором Радха и Кришна, обладатель 
энергии и сама энергия, полностью поглощены 
любовью друг друга, трансцендентная двойствен-
ность Кришны и Радхи снова объединяется. Это 
соединение — Шри Чайтанья Махапрабху.

Союз любви между Радхой и Кришной, однако, 
не подразумевает монистического слияния. Его 
суть не имеет ничего общего с адвайтической кон-
цепцией бесформенного Брахмана или неоплато-
нической концепцией Бога, которая утверждает, 
что преданный, или садхака, полностью и без-
возвратно утрачивает свою индивидуальность. В 
этой связи можно привести пример огня и куска 
железа. Кусок железа, подвергнутый длительно-
му воздействию огня, раскаляется докрасна и ста-
новится подобен огню. Весь кусок под влиянием 
огня приобретает его свойства. Тем не менее же-
лезо остается железом, а огонь — огнем. Точно так 
же и Кришна, и Радха сохраняют свою идентич-



Часть пятая — Шри Чайтанья

73

ность. Они настолько поглощены любовью друг 
к другу и погружены в мысли друг о друге, что в 
Их сердце почти нет места для мыслей о чем-ли-
бо ином. Махапрабху — это субстанциональная, 
иначе говоря, личностная форма этого союза. Та-
ким образом, рождение Махапрабху в этом мире в 
Майяпуре не было похоже на рождение обычного 
ребенка, а скорее имело природу божественного 
нисхождения.

Как только Махапрабху появился на свет, 
все женщины деревни каждый день стали с ра-
достью Его навещать. Его дядя, известный астро-
лог, предсказал, что пройдет время и ребенок бу-
дет признан великой личностью, и дал Ему имя 
Вишвамбхара («хранитель вселенной»). Однако 
мать ребенка Шачи-деви предпочитала называть 
Его Нимай, так как рядом с местом, где Он родил-
ся, росло дерево ним.

В детстве Нимай начал Свои игры (лилы). Он 
проявлял себя, словно обычный человек, и лю-
бил забавляться со Своими приятелями на берегу 
Ганги. Мальчишки есть мальчишки —  Нимай и 
Его друзья частенько озорничали. Дело доходи-
ло до того, что они брызгали водой в йогов, кото-
рые приходили на берег реки медитировать. Но 
когда взрослые собирались наказать Нимая, они 
проникались очарованием Его шутливых затей и 
отказывались от своего намерения. Все полюби-
ли Нимая будто собственного сына. В пятилетнем 



74

Эволюция теизма

возрасте Он был принят в школу Гангадаса Панди-
та, где за два коротких года овладел санскритом. 
После этого мальчик учился дома и к десяти годам 
уже был повсюду признан как великий ученый, 
теперь известный под именем Нимай Пандит.

У Нимая был старший брат по имени Вишва-
рупа, который ушел из дома, чтобы стать саннья-
си, таким образом пополнив ряды сторонников 
отреченного уклада жизни. Это оказалось огром-
ным потрясением для Джаганнатхи Мишры и Ша-
чи-деви, но Нимай, как и обычно, утешил Своих 
родителей в их горе и окружил любовью. Вскоре 
после потери старшего сына Джаганнатха Мишра 
сам ушел из этого мира, оставив свою жену вдо-
вой на попечении одного Нимая.

По просьбе матери Нимай женился на Лакш-
миприи, очаровательной девушке из близлежа-
щей деревни. Но сразу после пятнадцатого дня 
рождения Нимая, когда Он был в отъезде, Лакш-
миприя погибла от укуса змеи. Хотя по просьбе 
матери Нимай и принял другую жену, Вишну-
прию, этот брак также продлился недолго.

В последующие годы Нимай стал самым из-
вестным ученым во всей Бенгалии. Слава Нимая 
как образованнейшего человека вскоре привлек-
ла Дигвиджаю Пандита из Кашмира, который 
приехал в Навадвипу, чтобы вызвать Нимая на 
дебаты. Дигвиджая Пандит до сего времени побе-



Часть пятая — Шри Чайтанья

75

ждал всех великих ученых Индии; никто не мог 
ему противостоять. Надо полагать, он добился 
личной благосклонности Сарасвати, богини зна-
ний.

Достигнув Навадвипы, Дигвиджая встретил 
Нимая в обществе Его друзей и учеников на бере-
гу Ганги. Нимай почтительно попросил Дигвид-
жаю сочинить на санскрите сто стихов, восхва-
ляющих Гангу. Получив запрос, Дигвиджая начал 
создавать и одновременно декламировать стихи 
на санскрите с легкостью и мастерством паряще-
го в небе орла. Действительно, Дигвиджая был не-
превзойденным поэтом.

Друзья Нимая изумились способности панди-
та мгновенно сочинять стих за стихом, которые 
срывались у него с языка, точно порывы ветра. С 
каждой строкой он освещал все новые и новые гра-
ни величия Ганги. Нимай, однако, сидел молча, 
не высказывая своего мнения до тех пор, пока Диг-
виджая не закончил речь. Восхваляя Дигвиджаю 
за его научные познания, но вместе с тем указывая 
на ошибки в его сочинении, Нимай проговорил 
следующее: «Господин, нет более великого поэта, 
чем Вы, во всем мире. Ваши стихи настолько слож-
ны, что никто не сможет их понять, кроме Вас и 
Сарасвати, богини просвещения. Однако не могли 
бы Вы объяснить пять литературных недостатков 
и пять литературных изысков шестьдесят четвер-
того стиха?»



76

Эволюция теизма

Дигвиджая застыл в недоумении. Что он слы-
шит? Как могла в его сочинение вкрасться ошиб-
ка, и как Нимай так быстро запомнил все стихи? 
Тем не менее Дигвиджая отказался признать, что 
в его изложении были какие-либо недостатки, 
— имелись только достоинства. Тогда по просьбе 
Дигвиджаи Нимай указал на пять ошибок в грам-
матическом составе стиха и при том похвалил 
пять изысков, о которых не знал и сам пандит. 
Нимай опирался в своем суждении на правила 
санскритской грамматики, которые регулируют 
литературную композицию. Когда Он закончил, 
Дигвиджая буквально утратил дар речи. Он по-
терпел поражение от юнца, которому было всего 
лишь шестнадцать лет. Как это стало возможно?

Ночью, когда Дигвиджая спал, ему привидел-
ся сон. Богиня просвещения Сарасвати пришла к 
нему во сне и поведала, что хотя Дигвиджая опре-
деленно ее любимый ученик, но Нимай, тем не 
менее, — ее вечный учитель. Затем она попросила 
Дигвиджаю обратиться к Нимаю и стать Его уче-
ником. Весть о победе Нимая над Дигвиджаей рас-
пространилась повсюду. Нимай являлся теперь 
самым значительным ученым Своего времени.

Хотя Сам Махапрабху и был в высшей степе-
ни образованным человеком, но он неизменно 
осуждал приобретение знания ради знания. По 
его мнению, обучение было действенно только в 
той мере, в какой оно использовалось в служении 
Богу.



Часть пятая — Шри Чайтанья

77

В том же году Нимай в обществе Своих учени-
ков отправился в Гайю, где встретил знаменито-
го гуру Ишвару Пури. Тогда же Нимай получил от 
него духовное посвящение, и, как отмечают био-
графы, оно стало поворотной точкой в жизни Ма-
хапрабху.

Когда Нимай вернулся в Майяпур, Его больше 
не интересовали схоластические достижения, Его 
ум обратился к духовным вопросам. Внешне Он, 
казалось, потерял интерес к обычным занятиям; 
с тех пор Нимай стал человеком преображенным, 
словно вдохновленным Богом.

По вечерам Нимай собирал Своих близких 
последователей в доме Шривасы Тхакура и устра-
ивал санкиртану, совместное воспевание имен 
Бога. На этих встречах он мог проявлять экста-
тические признаки любви к Богу, а также откры-
вать Свой образ, который был такой же, как у Шри 
Кришны. Когда сокровенная сущность Нимая ста-
ла более известной, Его начали называть Маха-
прабху, «великий учитель». Почти восемь лет Он 
провел в Майяпуре.

Днем Махапрабху обычно посылал Своих по-
следователей ходить от двери к двери и просить 
каждого мужчину, женщину и ребенка воспевать 
имена Бога. Махапрабху учил, что, просто повто-
ряя Святые Имена, которые неотличны от Само-
го Бога, можно легко осознать свои отношения с 



78

Эволюция теизма

Богом. Махапрабху сказал: дживера сварупа хайа, 
кришнера нитйа даса — «все живые существа — 
вечные слуги Кришны». Таким способом Он учил 
юга-дхарме эпохи Кали, повторению маха-ман-
тры Харе Кришна:

Харе Кришна Харе Кришна
Кришна Кришна Харе Харе

Харе Рама Харе Рама
Рама Рама Харе Харе

Махапрабху наставлял Своих последователей: 
не существует жестких и незыблемых правил для 
повторения имен Бога. Независимо от положения 
человека в обществе, каждый имеет право при-
нять участие в этом действе. Такая идея, однако, 
вызвала сопротивление, и некоторые члены сооб-
щества кастовых брахманов, которые «держали 
монополию» на духовные благословения, а так-
же ряд последователей и преподавателей веди-
ческих писаний выступили против Махапрабху. 
Он начал движение воспевания имен Бога, чтобы 
возвысить все классы человеческого общества, 
провозгласив любовь к Богу неотъемлемым пра-
вом каждого. Но неразумные люди противились 
призыву Махапрабху, считая Его лишь обычным 
человеком.

Воплощая задуманное, Он разработал замы-
сел, как охватить весь мир сетью премы, любви 
к Богу. Зная, что санньяси, человека, состоящего в 



Часть пятая — Шри Чайтанья

79

отреченном укладе жизни, уважают все — даже 
атеисты, — Он вознамерился вступить в этот 
ашрам. Тогда и неверующие, проявляя к Нему 
уважение, получат благо. Как только Махапрабху 
определился с направлением действий, Его реше-
ние стало бесповоротным.

Однажды ранним январским утром, на исхо-
де Своего двадцать четвертого года жизни, Маха-
прабху покинул домашний очаг. В тайне от всех, 
кроме Своей матери, Он переплыл Гангу и во всю 
мочь побежал в Катву , поселение, которое распо-
лагалось на расстоянии около сорока километров. 
Прибыв в ашрам санньяси Кешавы Бхарати, Ма-
хапрабху попросил его проявить милость и дать 
Ему санньясу.

Однако наставник отказал Ему, потому что 
жители Майяпура чрезвычайно рассердятся, 
если Он примет санньясу. Но Махапрабху стоял на 
своем.

Тем временем жители Майяпура прознали, 
что Он направился в Катву принимать санньясу, 
и почти лишились рассудка. Они бросились туда, 
чтобы протестовать против ужасного события, 
которое вот-вот должно было произойти. Люди, 
образовав толпу, которая все больше увеличива-
лась в размерах, стали угрожать расправой. По-
встанцы кричали Кешаве Бхарати, что, если он 
даст Махапрабху санньясу, они сожгут его ашрам 



80

Эволюция теизма

дотла. Их переполняли чувства горечи и гнева. 
Невозможно было вообразить, как их прекрасный 
Нимай бреет голову, надевает шафрановые одеж-
ды санньяси и навсегда покидает их деревню. Для 
последователей Махапрабху думать об этом было 
невыносимо. Когда же волнения достигли пика, 
Махапрабху начал совместное пение маха-ман-
тры Харе Кришна:

Харе Кришна Харе Кришна
Кришна Кришна Харе Харе

Харе Рама Харе Рама
Рама Рама Харе Харе

Это было впечатляющее зрелище. Одни пла-
кали навзрыд, другие в восторге падали в обморок 
от звука Святого Имени. Воспевание продолжа-
лось сутки напролет три дня подряд. Махапрабху 
то поднимался и танцевал в самой гуще события, 
то падал и катался по земле в экстазе. На исходе 
третьего дня намерение Махапрабху одержало 
победу, и Он принял из рук Кешавы Бхарати посох 
отречения и имя Шри Кришна Чайтанья.

Весь мир словно сошел с ума. Невозможно 
было поверить в происходящее. Экстатические 
слезы любви к Богу лились из глаз Махапрабху, 
и всякий, на кого они падали, тоже начинал пла-
кать от экстатической любви.

Теперь, более чем когда-либо ранее, Шри 
Кришна Чайтанья был вдохновлен благословить 



Часть пятая — Шри Чайтанья

81

мир божественной любовью. Окруженный Свои-
ми близкими последователями, Он не теряя вре-
мени отправился в Джаганнатха-Пури. По пути 
каждый, кто видел Его, переполнялся вкусом экс-
татической любви, и Шри Кришна Чайтанья про-
сил всех, кого встречал, воспевать Святые Имена. 
Действительно, Он был подобен огромному океа-
ну, затопившему всё и вся любовью к Богу.

В Джаганнатха-Пури Махапрабху обратил 
Сарвабхауму Бхаттачарью, который был в то вре-
мя величайшим логиком во всей Индии, в после-
дователя Своего движения любви к Богу. Тогда 
Сарвабхаума стал одним из главных спутников 
Махапрабху.

Шри Кришна Чайтанья некоторое время оста-
вался в Джаганнатха-Пури, а затем решил совер-
шить паломничество по Южной Индии. В течение 
следующих двух лет Он почти непрерывно путе-
шествовал и проповедовал Свое учение о любви 
везде, где бывал.

На берегу реки Годавари Махапрабху встре-
тил Рамананду Рая, правителя Видьянагары, и в 
течение нескольких дней вел с ним поучитель-
ные беседы на тему према-бхакти, преданного 
служения в чистой любви к Богу. Последователи 
Махапрабху утверждают, что в этих обсуждениях 
была раскрыта вершина теистической мысли. Ра-
мананда Рай являлся великим преданным Шри 



82

Эволюция теизма

Кришны, и Махапрабху в ходе общения выспра-
шивал у него все более и более высокие истины 
о природе духа. Апогеем их разговора стал вывод, 
что наивысшие трансцендентные чувства любви 
к Богу были проявлены гопи (пастушками) Врин-
давана во время пришествия Шри Кришны. В сво-
ем служении Шри Кришне гопи продемонстри-
ровали высочайший уровень самоотречения и 
чистой любви, в которой были преодолены даже 
социальные условности мирской нравственно-
сти. И это показало, что хотя приверженность 
морали служит хорошим примером религиозной 
жизни, есть еще более высокая ступень, на кото-
рой соблюдение правил отвергается любовью. И 
эта чистая любовь должна быть свободна в ко-
нечном итоге даже от того типа расчета, который 
можно найти в теистических выводах Рамануд-
жи и Мадхвы.

Во время беседы Рамананда Рай и Махапрабху 
погрузились в экстатический восторг. Довольный 
Раманандой, Махапрабху благословил его и по-
просил отправиться в Джаганнатха-Пури, где Он 
присоединится к нему позже.

Согласно философии Гаудия-вайшнавов, ни-
когда прежде бхакти не описывалось как средство 
и как цель. То, что Махапрабху охарактеризовал 
любовь как высшую цель, является важнейшей 
вехой в истории философии и религии. Согласно 
Махапрабху, центром реальности является лю-



Часть пятая — Шри Чайтанья

83

бовь, а не Бог. Любовь — это центр не только для 
преданного, но и для Бога. Любовь правит обоими. 
Хотя Бог является воплощением самой любви, Он 
является постоянно растущим желанием любви. 
Любовь — это гравитационная сила, которая дей-
ствует с двух сторон: она притягивает преданного 
к Богу и Бога к преданному.

Продолжая свое путешествие, Махапрабху 
затем посетил все важные места паломничества 
на юге Индии, такие как Тирупати, Шри Рангам, 
Аховалам и Чидамбхарам. В месте, известном как 
Курмакшетра, Махапрабху совершил чудо: вы-
лечил прокаженного по имени Васудева, просто 
прикоснувшись к нему рукой. Путешествуя днем 
и проводя каждую ночь в разных святых местах, 
Махапрабху добрался до мыса Коморин, где снова 
повернул на север и в конце концов вернулся в 
Джаганнатха-Пури.

Проведя несколько дней в Пури, Махапрабху 
решил посетить Вриндаван, землю Шри Кришны. 
Взяв с собой одного слугу, Балабхадру Бхаттача-
рью, Он прошел вдоль берегов реки Ямуны, а за-
тем через лес Джарикханда, где, в соответствии 
с дневниковыми записями Балабхадры, побудил 
диких зверей, таких как тигры и олени, освобо-
диться от естественной враждебности друг к дру-
гу и начать воспевать и обниматься.

Придя во Вриндаван, Махапрабху явил то же 
самое, что и в других местах Индии, — экстатиче-



84

Эволюция теизма

ское настроение танца и воспевания. Многие ты-
сячи людей ежедневно приходили Его навестить.

Посредством Своего трансцендентного ви-
дения Махапрабху открыл места лил (игр) Шри 
Кришны во Вриндаване, которые были почти за-
быты за последние пять тысяч лет. Он также обра-
тил многих мусульман в преданных Шри Криш-
ны, проповедуя им из Корана.

Позже под руководством Махапрабху Его глав-
ные ученики с помощью богатых покровителей 
провели раскопки на всей территории Вринда-
вана и основали храмы там, где проходили лилы 
Шри Кришны. На сегодняшний день эти храмы 
являются основными местами поклонения на 
этой святой земле.

Покинув Вриндаван и возвращаясь в Джаган-
натха-Пури, Махапрабху остановился в Аллахабаде, 
где дал наставления Рупе Госвами о процессе предан-
ного служения и, подробно просветив его в вопросах 
духовности, отправил во Вриндаван писать книги по 
науке бхакти и проводить раскопки мест, где проис-
ходили игры Шри Кришны.

Из Аллахабада Махапрабху пошел в Бенарес, 
где встретил брата Рупы Госвами, Санатану. На 
берегу Ганги Махапрабху дал ему наставления о 
сокровенных духовных темах и через месяц велел 
присоединиться к брату во Вриндаване.



Часть пятая — Шри Чайтанья

85

Позже именно эти два брата и их племянник 
Джива Госвами создали, вместе с другими, лите-
ратурную поддержку теологии Махапрабху, осно-
ванной на ведических писаниях.

Куда бы Махапрабху ни пошел, такие мони-
сты, как широко известный Пракашананда Са-
расвати из Бенареса, высказывали решительные 
возражения против Его публичных танцев и вос-
певания имен Бога. Они заявляли, что Он был 
заблудшим сентиментальным чудаком без како-
го-либо реального понимания «Веданта-сутры», 
которая в то время считалась венцом ведической 
литературы. Они утверждали, что единственная 
обязанность человека в отреченном укладе жиз-
ни — изучать комментарии Шанкары к «Ведан-
та-сутре». Не зная о концепции трансцендентных 
эмоций, они полагали, что пение и танцы Маха-
прабху были всего лишь проявлением мирской 
сентиментальности.

Махапрабху по приглашению брахмана из 
Махараштры встретился с Пракашанандой Сара-
свати и одной тысячей его последователей. Войдя 
в собрание, Махапрабху покорил сердца присут-
ствующих Своим естественным смирением. Все 
заметили лучезарное сияние — Брахман, — ис-
ходящее от Его тела. Пракашананда задавал Ему 
различные вопросы, касающиеся «Веданты», и Он 
отвечал на них один за другим. Когда обсуждение 
закончилось, Пракашананда признал, что они 



86

Эволюция теизма

вместе со своими последователями вовсе не были 
удовлетворены комментариями Шанкарачарьи к 
«Веданте», которые содержали только опосредо-
ванное толкование. Теперь же, послушав Маха-
прабху, они поняли, что комментарий Шанкары 
основан на жонглировании словами. Пока Шри 
Кришна Чайтанья находился в Бенаресе, Прака-
шананда Сарасвати и его последователи прини-
мали участие в Его совместном воспевании.

Махапрабху утверждал, что нет необходимо-
сти в комментариях к «Веданта-сутре», поскольку 
Вьясадева, ее автор, уже написал свой собствен-
ный комментарий в виде «Шримад-Бхагаватам».

Махапрабху учил, что правильное изуче-
ние «Бхагаватам» приведет к осознанию Бога и 
состоянию трансцендентных эмоций, в отличие 
от сухого, лишенного переживаний адвайтиче-
ского монизма. Обычно последователи Шанкары 
принимают за высшее теистическое понимание 
адвайта-веданту, недвойственность (когда душа 
является с Богом одним целым).

Махапрабху учил, что «Бхагаватам» провоз-
глашает ачинтйа-бхедабхеда-таттву — Абсолют-
ная Истина в высшем проявлении одновременно 
непостижимо едина и отлична: душа является 
неотъемлемой частицей Бога, но ни она одна, ни 
любое количество бесконечно малых душ, вместе 
взятых, не равны Богу в Его полноте (душа каче-
ственно едина с Богом, но количественно отлич-
на от Него).



Часть пятая — Шри Чайтанья

87

Махапрабху учил, что ананда-брахман мони-
стов — это бесформенное расширяющееся сияние 
[аура] Бога, точно так же, как лунный свет — это 
бесформенное расширяющееся сияние луны. В 
ананда-брахмане раса спит, она спокойна и не-
подвижна. Это не раса в настоящем смысле слова. 
Раса-брахман, напротив, динамичен, перемен-
чив, излучает сияние, непрестанно течет и посто-
янно увеличивается. Он удивительно свежий и 
приносящий удовольствие — каждое мгновение 
выходит за пределы самого себя на новые уровни 
осознания расы.

Путешествуя и проповедуя некоторое время, 
Махапрабху наконец вернулся в Джаганнатха-Пу-
ри. Там Он пробыл оставшиеся восемнадцать 
лет до исчезновения из поля зрения смертных 
на сорок восьмом году Своей жизни, когда в хра-
ме Тота-Гопинатхи проводилось совместное вос-
певание. Биографы Махапрабху отмечают, что 
в течение этих последних восемнадцати лет Его 
окружали многочисленные последователи, каж-
дый из которых находился на высочайшем уровне 
преданности и отличался от простых людей сво-
им нравом и образованностью, твердой религиоз-
ной убежденностью и духовной любовью к Радхе 
и Кришне.

Исторически сложилось так, что разные люди 
по-разному относились к Махапрабху. Непосред-
ственные последователи принимали Его как Вер-



88

Эволюция теизма

ховную Истину, Шри Кришну. Другие считали Его 
бхакта-аватарой, божественным воплощением, 
распространяющим любовь к Богу. Но тот факт, 
что Махапрабху был благородным и святым на-
ставником, Великим Учителем, признается все-
ми искренними и свободными от предвзятости 
людьми, которым довелось соприкоснуться с Его 
жизнью и учением.

Махапрабху появился в этом мире не для того, 
чтобы спасти определенную часть людей в Индии, но 
скорее чтобы возвысить каждого человека в любой 
стране мира на чистый и совершенный уровень экс-
татической любви к Богу, вечной религии всех душ.

Рассмотрев доктрины духовных учителей 
Индии, авторы пришли к выводу, что все вместе 
ачарьи продемонстрировали развитие теизма на 
протяжении тысячелетий. Нет противоречий 
между Буддой, Шанкарой, Рамануджей, Мадхвой 
и Махапрабху — каждый представляет собой кон-
кретную стадию просветления на пути к высшей 
истине. Все они согласны с тем, что необходимо 
преодолеть нашу нынешнюю эгоистическую оза-
боченность, если мы вообще хотим познать како-
е-либо умиротворение. Эти духовные наставники 
вели непрерывную нить теистической эволюции 
от одного к другому, начиная от Будды и заканчи-
вая Махапрабху.

«Четыре благородные истины» Будды: су-
ществует страдание, у страдания есть причина, 



Часть пятая — Шри Чайтанья

89

страдание можно прекратить и существует метод, 
с помощью которого можно достичь свободы от 
страдания, — заложили основу для предпосылки 
к тому, что есть более высокое достижение, более 
высокая цель в жизни, чем та, которая общепри-
нята как реальность. Затем за Буддой последовал 
Шанкара, который, развивая предположение Буд-
ды, установил, что вечный дух (атма), а не про-
сто отрицание материального существования, 
является положительной реальностью. Затем Ра-
мануджа развил теистическую концепцию Шан-
кары от абстрактного монизма к конкретному 
монизму, описав Брахман с трансцендентными 
атрибутами. Он основал движение бхакти, или 
преданности, основанное на врожденной природе 
живого духа. Затем Мадхва продолжил развитие 
от Рамануджи, подчеркивая вечное существова-
ние души (атмы) и Сверхдуши (параматмы) как 
функциональных элементов бхакти.

Развитие теизма, обнаруживаемое в учениях 
Будды, Шанкары, Рамануджи и Мадхвы, иногда 
сравнивают с ростом мангового дерева. Сначала 
возникает его зарождение в «Четырех благород-
ных истинах» Будды, затем прорастание в виде 
Шанкары, потом появляются ветви и побеги в Ра-
манудже и Мадхве — всё это важные этапы роста 
в эволюции теизма в индийской философии. Ког-
да древо достигает зрелости, оно приносит плоды, 
и Махапрабху сравнивают с трансцендентным 
садовником, который собирает эти плоды в виде 



любви к Богу и щедро раздает миру. Махапрабху 
вкушает эти плоды любви к Богу и учит других, 
как их вкушать, Своим личным примером.

Шри Кришна Чайтанья проявил любовь не 
самопожертвования, а самозабвения, в которой 
сама любовь, олицетворенная как Шри Радха, ста-
новится центром как для Бога, так и для Его пре-
данного.

Бхактивинода Тхакур, биограф и последова-
тель школы божественной любви Махапрабху, 
дал ценный совет всем искренним душам, жа-
ждущим познать Абсолютную Истину:

«Сектантский дух, этот великий враг 
истины, всегда будет препятствовать 
попыткам исследователя, который пы-
тается извлечь истину из религиозных 
трудов своей нации, и заставит его по-
верить, что Абсолютной Истины нет 
нигде, кроме как в его старых религиоз-
ных книгах».

Поэтому сторонник пути самоосознания дол-
жен всегда придерживаться всеобъемлющего, 
спокойного, великодушного, честного, благожела-
тельного и, прежде всего, беспристрастного под-
хода, чтобы обрести величайшую надежду на до-
стижение успеха на этом пути.







93

СЛОВАРЬ ТЕРМИНОВ

Аватара — воплощение Бога в материаль-
ном мире.

Адвайта-веданта — имперсональная фи-
лософия, которую распространял Шанка-
рачарья.

Ананда-брахман (см. Брахман).

Асат — то, что не является реальным.

Атма — вечная сущность, душа.

Ахимса — путь ненасилия.

Ачарья — гуру, который учит своим лич-
ным примером.

Ачинтья-бхедхабхеда-таттва  — филосо-
фия одновременного единства и отличия, 
которой учил Чайтанья Махапрабху.

Ашрам — обитель отреченных святых 
людей.



94

Эволюция теизма

Брахма-сутры (см. Веданта-сутры).

Брахман — Абсолютная Истина.

Брахманы — сословие людей интеллек-
туального труда и жрецов, чьей обязан-
ностью является культивирование веди-
ческого знания.

«Бхагавад-гита» — беседа Господа Криш-
ны с Его преданным Арджуной на поле 
битвы Курукшетра, в которой содержатся 
духовные наставления.

Бхагаван — личностная форма Верховно-
го Господа, полная всех достояний.

Бхакта — преданный Бога.

Бхакти — преданное служение Богу.

Вайкунтха — вечная обитель Верховного 
Господа Вишну, или Кришны.

Вайшнав — преданный Верховного Го-
спода.

Веданта — «венец всего знания».



Словарь терминов

95

«Веданта-сутра» — сборник ведических 
афоризмов, написанный Вьясой, на тему 
Абсолютной Истины. 

Веды — четыре ведические книги зна-
ний, Риг-, Яджур-, Сама- и Атхарва-веда.

Вишишта-адвайта — философия специ-
фической недвойственности Рамануджи.

Вишну — всепроникающая, наделенная 
всеми полномочиями экспансия Криш-
ны, которая обитает на Вайкунтхе — веч-
ной обители Господа Вишну.

Вриндавана — вечная обитель Шри 
Кришны.

Гаудия-вайшнавизм  — школа мысли в 
линии преемственности Чайтаньи Маха-
прабху.

Гопи — девушки и женщины из пастуше-
ских семей Вриндавана. Все они принад-
лежат к числу самых возвышенных пре-
данных Кришны.

Голока — вечная обитель Кришны, Вер-
ховного Господа.



96

Эволюция теизма

Гуру — духовный учитель.

Данда — посох, который носят монахи, 
давшие обет воздержания.

Двайта — философия дуализма Мадхвы.

Джагат — материальная вселенная.

Джайны — аскетичные последователи 
философа Махавиры.

Джива — живое существо.

Дигвиджая — ученый, который одержал 
победу над всеми оппонентами.

Дурга — богиня, которая надзирает над 
материальной природой.

Ишвара — Бог, повелитель всего сущего.

Йог — трансценденталист, стремящийся 
к воссоединению с Верховным Господом.



Словарь терминов

97

Йога — разные виды духовной практики, 
соединяющей сознание живого существа 
с Господом.

Кали-юга — текущая эпоха; век раздоров 
и лицемерия.

Карма — деятельность, приносящая пло-
ды, а также последствия этой деятельно-
сти.

Карма-канда — раздел Вед, описываю-
щий деятельность, приносящую плоды.

Кришна — Верховная Личность Бога.

Лила — божественное времяпрепрово-
ждение, игра Господа.

Майя — «то, чего нет», иллюзорная ма-
териальная энергия, которая покрывает 
обусловленную душу и не позволяет ей 
помнить Верховного Господа.



98

Эволюция теизма

Майявада (см. Адвайта-веданта).

Мантра — трансцендентный звук, кото-
рый освобождает ум от влияния иллю-
зии.

Маха-мантра — великая песнь освобо-
ждения, мантра, которую ведические пи-
сания особо рекомендуют тем, кто живет 
в эту эпоху, Кали-югу.

«Махабхарата» — эпическое произведе-
ние, написанное Вьясой на тему войны 
между принцами Пандавами и Каурава-
ми.

Мукти — освобождение из круговорота 
рождений и смертей, от всех страданий 
и ограничений материального существо-
вания.

Мурти — форма, образ Бога.

Нараяна (см. Вишну).

Нирвана — цель буддистов, теряющих 
свою индивидуальность в пустоте.

Ньяя — система логики.



Словарь терминов

99

Омкара (см. Пранава)

Пандит — ученый, в частности в сфере 
ведической литературы.

Парабрахман — Верховный Господь.

Параматма — Сверхдуша, форма Верхов-
ного Господа, в которой Он находится в 
сердце каждого живого существа.

Парататтва — Высшая Истина.

Пракрити-нирвана (см. Нирвана).

Пранава — священный слог «ом».

Према — чистая любовь к Верховному Го-
споду.

Према-виласа-виватра — высочайшая 
форма любви к Богу.

Пураны — 18 книг ведического знания, 
составленные Вьясадевой.

Радха (Радхарани) — вечная супруга 
Кришны, Его внутренняя энергия.



100

Эволюция теизма

Раса — трансцендентные взаимоотноше-
ния между Верховным Господом и инди-
видуальной душой.

Расика — тот, у кого есть способность по-
нимать трансцендентную любовь.

Риши — мудрец.

Садхака — тот, кто соблюдает регулирую-
щие принципы и тренирует свой ум для 
того, чтобы достичь Верховного Господа.

Сампрадая — школа ведической мысли.

Самсара — круговорот рождения и смер-
ти в материальном мире.

Санкиртана (ягья) — совместное воспева-
ние святых имен Бога, которое является 
рекомендованным жертвоприношением 
для этого века.

Санньяса — отреченный уклад жизни.

Санньяси — монах, давший обет воздер-
жания.



Словарь терминов

101

Сутра — лаконичное высказывание, ве-
дический афоризм; свод таких афориз-
мов.

Тилака — знак, которым преданные 
украшают лоб; он наносится глиной и 
символизирует служение Кришне.

Упанишады — 108 философских тракта-
тов, которые являются частью четырех 
Вед.

Чарваки — последователи атеистической 
доктрины Чарваки Муни.

Шастра — священное писание.

Шива — полубог, отвечающий за уничто-
жение Вселенной и принцип невежества.

Шлока — стих из ведического писания.



102

Эволюция теизма

«Шримад-Бхагаватам» — самое полное 
изложение учения Вед, содержащее ис-
ключительно описание игр Кришны и 
Его преданных.

Шуньявада — другое название филосо-
фии Будды, означающее «пустота».

Юга — четыре эпохи: Сатья, Трета, Двапа-
ра и Кали.

Юга-дхарма — религия, особенно реко-
мендованная для определенной эпохи.

Ягья — жертвоприношение.








